Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

ADAPTATION IN DIFFERENT RELIGIOUS MARRIAGE

Nia Kurniati Syam
Fakultas Dakwah Prodi KPI-UNISBA
Email :Nia_syamday@yahoo.com

Deddy Mulyana
Fakultas [lmu Komunikasi -UNPAD
Email : Deddy96@yahoo.com

Atie Rachmiatie
Fakultas [lmu Komunikasi-UNISBA
Email: atierahmiatie@yahoo.com

Pawit M. Yusuf
Fakultas Ilmu Komunikasi UNPAD
Email : Pawit. m.yusuf@unpad.ac.id

Abstract

This research is a field study on the phenomenon of interfaith marriage, using
subjective paradigm-Phenomenology interpretive method and theory of
symbolic interaction to identify the types of motifs, adaptation and religious
symbols in interfaith marriage. Data collection techniques natural setting,
observation, interviews and documentation. The research objective is to explore
apamotif interfaith marriage, how adaptations in marriage and religious
symbols on families of different religions. The results showed that the pair
families of different religions have a motive of love, appearance, comfort,
education and the economy, in the adaptation of the marital interfaith
marriage portion has a communication climate of consensus, where children
married couples of different religions to adapt among married couples that
have implications the decision to follow the religion of one parent and or choice
in child later handed over to an adult. The authority of the couple in the election
decision religion children found their own authority as a husband and wife
having legitimacy, had a religious reference. In connection with religious
symbols for families of different religions is not a sacred thing. Interfaith
families have a high tolerance. Knowledge and strengthening the values of their
respective religions encourage the growth of tolerance and high empathy.

Keywords: Motif, adaptation, marriages, interfaith

Adaptation in Different Religious Marriage | 109



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

PENDAHULUAN

Pluralitas etnis dan agama di era globalisasi sudah menjadi karakteristik dari
bangsa Indonesia yang heterogen. Tidak dapat dipungkiri, pluralitas agama ini
memiliki potensi dan peran sangat besar dalam proses integrasi dan pembangunan.
Selain pluralitas agama ini mengandung potensi integrasi juga, bisa memicu terjadinya
konflik dan disintegrasi bangsa, ketika melihat masing-masing agama memiliki klaim
kebenaran absolut dan muatan emosi keagamaan yang menjadi dasar interaksi primer.
Selain hal tersebut pemicu konflik yaitu konflik kepentingan, penyiaran agama,
bantuan keagamaan dari luar negeri, perkawinan antarpemeluk agama yang berbeda,
pengangkatan anak, pendidikan agama, transparansi informasi keagamaan, pendirian
rumah ibadah, penodaan agama. Secara struktural perbedaan agama tersebut
berkaitan erat dengan rasa insecurity dalam bidang sosial, ekonomi, politik, dan
budaya.

Mayoritas masyarakat Kabupaten Cirebon menganut agama Islam, mereka hidup
dengan masyarakat non agama Islam, hidup bergandengan termasuk beberapa
keluarga berbeda agama dalam satu keluarga yang berada di sebuah desa yang yakni
Desa Sidawangi. Hal ini menjadi unik karena perbedaan keyakinan akan dapat
menimbulkan disintegrasi, namun di desa Sidawangi hidup bersama dalam sebuah
keluarga, maupun bertetangga.

Komunikasi merupakan instrumen dasar ketika individu berinteraksi dengan
individu lain, komunikasi memungkinkan seseorang untuk melakukan kontak dengan
orang lain karena komunikasi dilakukan oleh kita setiap hari dari bangun tidur hingga
tidur kembali, baik secara disadari ataupun tidak disadari. Berkomunikasi dalam
konteks keluarga dengan latar belakang beda agama kerap menemui masalah dan
hambatan-hambatan yang tidak diharapkan semisal penggunaan bahasa, lambang-
lambang, nilai atau norma-norma masyarakat, gaya bicara dan lain sebagainya. Pada
hal salah satu syarat untuk terjalinnya hubungan tentu saja harus ada saling pengertian
dan pertukaran informasi atau makna antara satu dengan yang lainnya.

Budaya (agama dan norma) yang dimiliki seseorang sangat menentukan
bagaimana cara ia berkomunikasi, artinya cara seseorang dalam berkomunikasi
dengan orang lain apakah dengan orang sama budaya maupun dengan orang yang
berbeda budaya, karakter budaya yang sudah tertanam sejak kecil sulit dihilangkan,
karena budaya adalah suatu cara hidup yang berkembang dan dimiliki bersama oleh
sebuah kelompok orang dan diwariskan dari generasi ke generasi (Tubbs-Sylvia Moss,
1996:237)

Menurut Mulyana (2002:36) bahwa untuk mencapai komunikasi yang efektif,
khususnya dengan orang berbeda budaya yang harus kita lakukan adalah: (1) kita
harus selalu menunda penilaian kita atas pandangan dan perilaku orang lain, karena
penilaian kita tersebut seringkali bersifat subjektif, dalam pengertian berdasarkan
persepsi kita sendiri yang tentunya sudah dipengaruhi oleh budaya kita atau dengan
kata lain jangan biarkan stereotip menjebak dan menyesatkan kita ketika kita

110 | Nia Kurniati Syam



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

berkomunikasi dengan yang lain; (2) kita harus berempati dengan mitra komunikasi
kita, berusaha menempatkan diri kita pada posisinya. Menggunakan sapaan sesuai
dengan budayanya; (3) kita dituntut untuk selalu tertarik kepada orang lain sebagai
individu yang unik, bukan sebagai anggota dari suatu kategori rasial, suku, agama atau
sosial tertentu; (4) kita harus menguasai setidaknya bahasa verbal dan non verbal dan
sitem nilai yang mereka anut.

Terkait dengan pemikiran Mulyana tersebut menarik untuk melihat
implementasi pada masyarakat desa Sidawangi, yang dikenal dengan tutur kata bahasa
sehari-hari tata nilai yang berbeda yang berlaku pada sebuah keluarga beda agama.

Bapak Kd, 60 th beragama Islam, menikah sudah lama dengan ibu St yang berusia
55 tahun, ia mengatakan:

“Dulu bapak menikah dengan ibu, ibu masuk Islam duluy, lalu setelah 2 bulan

menikah kembali ke agama awal, karena kan tidak boleh nikah kalau

berbeda agama ujarnya”. 1

Kalimat pernyataan Kd tersebut tentang perpindahan agama demi perkawinan.
Sementara Kd mengetahui tentang larangan oleh negara menikah beda agama. Namun
dia mensiasatinya dengan masuk terlebih dahulu kepada agama yang dianut oleh
pasangan.

Dalam pandangan agama Islam mengenai perkawinan campuran (Islam dan
Keristen) terdapat dua pandangan, yaitu pandangan mayoritas yang menyatakan
bahwa perkawinan beda agama adalah sesuatu yang terlarang serta pandangan
minoritas yang beranggapan sebaliknya. Pandangan mayoritas ini dinisbatkan dalam
fatwa MUI th 1980 di mana pemerintah mengakomodir fatwa tersebut dalam pasal 40
dan pasal 44 Inpres No.1/1991 tentang Kompilasi Hukum Islam yang secara tegas
menyatakan perkawinan beda agama adalah terlarang bagi muslim laki-laki dan
perempuan. Sebaliknya pandangan minoritas, perkawinan berbeda agama adalah
sesuatu yang dibolehkan dengan dasar penafsiran ahli kitab-Nasrani dan Yahudi-
sebagai mana QS 5:5 dan bukanlah saja dikategorikan sebagai musyrik atau kafir, yang
secara tegas dan jelas, QS,2:221 dan QS,60:10 adalah terlarang bagi umat Islam
menikah dengan mereka (non muslim).

Sedangkan pandangan dalam agama Katolik secara prinsip dinyatakan dalam
Kitab Hukum Kanonik (KHK) 1124. Inilah dalam Iman Katolik. Perkawinan yang juga
disebut dengan istilah Disparitas Cultus ini, dalam Kitab Hukum Kanonik (KHK) 1124,
ditegaskan:

“Perkawinan antara dua orang dibaptis, yang diantaranya satu dibaptis dalam

Gereja Katolik atau diterima di dalamnya setelah baptis dan tidak meninggalkannya

dengan tindakan formal, sedangkan pihak yang lain menjadi anggota Gereja atau

persekutuan gerejawi yang tidak mempunyai kesatuan penuh dengan Gereja

Katolik, tanpa izin yang jelas dari otoritas yang berwenang, dilarang.”

1 Wawancara Kandep, 13 Juni 2014

Adaptation in Different Religious Marriage | 111



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Namun demikian, seorang Katolik memiliki hak untuk mengajukan dispensasi
menikah dengan seseorang yang berbeda keyakinan yang akan dipertimbangkan
memungkinkan atau tidaknya oleh ordinaries wilayah, sebagaimana diatur dalam KHK
1125 dengan berbagai jumlah persyaratan yang sangat berat.

Berbicara mengenai perkawinan di Indonesia telah diatur oleh UU No 1 Tahun
1974 tentang Perkawinan, UU ini mulai berlaku sejak tanggal 1 Oktober 1975 dan UU
ini pun berlaku unifikasi, mengingat sebelum adanya undang-undang ini banyak
peraturan lain yang mengatur tentang perkawinan seperti diantaranya GHR, HOCI, dsb.
Dengan berlakunya UU Perkawinan ini, berdasarkan pasal 66 UUP, ketentuan lain
sebelum undang-undang ini, sejauh telah diatur dalam UU Perkawinan, dinyatakan
tidak berlaku.

Berdasarkan UU No 1 tahun 1974, perkawinan didefinisikan sebagai ikatan lahir
batin antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan
membentuk keluarga atau rumah tangga yang bahagia dan kekal berdasarkan
Ketuhanan Yang Maha Esa. Di samping itu, dalam UU Perkawinan pun diatur bahwa
perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut perundang-undangan yang
berlaku. Namun bagaimana halnya dalam Perkawinan beda agama. Mengingat di
negara Indonesia ini berdasarkan UU No. 1/PNPS/1965 diakui ada 5 macam agama
yaitu: Islam, Katholik, Hindu, dan Budha, bahkan sekarang ditambah dengan
Konghuchu, maka tidak mengherankan apabila sering dijumpai dan didengar adanya
perkawinan berbeda agama/kepercayaan. Dalam masyarakat Indonesia yang
pluralistik seperti di Indonesia, sangat mungkin terjadinya perkawinan diantara dua
orang pemeluk agama yang berlainan.

Fenomena ini menarik mengingat sebuah pernikahan yang dibangun dengan
ruang perbedaan persepsi yang sempit saja memungkinkan terjadinya ruang konflik
yang dapat menghancurkan perkawinan. Apalagi dengan perbedaan yang unik
sebagian besar orang diangap sebagai sesuatu yang tidak dapat terlampaui, bagaimana
mungkin membangun, memelihara dan mempertahankan sebuah rumah tangga
dengan pondasi yang berbeda? Hal ini menimbulkan beberapa pertanyaan. Apa yang
menjadi motif pasangan melakukan perkawinan beda agama? bagaimana komunikasi
adaptasi yang dibangun dalam penyesuaian prosesi perkawinan, ritual dan
mengapresiasi hari raya kedua agama tersebut? Hal itu yang menjadi kegelisahan
akademik.

KAJIAN LITERATUR

Penelitian mengenai keluarga beda agama dengan paradigm kualitatif dan
kuantitatif telah dilakukan antara lain oleh Bisin, Topa & Verdie (2004:615-664)
Jurnal Ekonomi & Politik. Model Perkawinan lintas Agama dan sosialisasi nilai-nilai
keagamaan kepada anak-anak yang dilahirkan dari pasangan berbeda agama.
Penelitian ini ingin melihat faktor preferensi agama yang mendominasi pengambilan
keputusan dalam sosialisasi agama dibandingkan dengan tingkat pendidikan dan

112 | Nia Kurniati Syam



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

frekuensi interaksi. Bonar Hutapea, 2011,penelitiannya mengenai Sikap Mahasiswa
terhadap perkawinan berbeda agama, Jurnal Penelitian dan Pengembangan
Kesejahteraan Sosial, Vol. 16 No. 01, Universitas Persada Indonesia YAI, Jakarta. The
Journal of Imperial and Commonwealth History, Marrch, 2008. Vol.36, No. I, pp. 5-
25.Vertrees Malherbe, 2008. The Journal of Imperial and Commonwealth History,
Marrch. Vol.36, No. I. Artikel ini menyelidiki kelas bawah pasca-emansipasi Cape Town
melalui kacamata ikatan-ikatan Keristen-Muslim. la fokus pada kehidupan keluarga
dan status anak-anak yang lahir di luar nikah, tidak mengesahkan keturunannya.
Khamami Zada, UIN, Jurnal Ahkam: Vol. XIII, No. 1, Januari 2013, pp 235-255. Arus
Utama Perdebatan Hukum Perkawinan Beda Agama (Hukum perkawinan beda agama
di Yaman Utara, Yordania, Aljazair, dan Irak)

Sedangkan penelitian ini mengenai komunikasi keluarga beda agama mengenai
motif, adaptasi dan simbol-simbol keagamaan. Penelitian ini menggunakan paradigma
kualitatif yang digunakan adalah Teori Fenomenologi dari Alfred Schutz. Penelitian
fenomenologi mencoba menjelaskan atau mengungkapkan makna konsep atau
fenomena pengalaman yang disadari oleh kesadaran yang terjadi pada beberapa
individu.

Konsep utama dalam fenomenologi adalah makna. Makna merupakan isi penting
yang muncul dari pengalaman kesadaran manusia. Prinsip-prinsip penelitian
fenomenologis ini pertama kali diperkenalkan oleh Husserl. Husserl mengenalkan
bagaimana cara mengekpos makna dengan mengekplisitkan struktur pengalaman
yang masih implisit.

Kuswarno (2009:110) menyatakan, perspektif fenomenologi sosial berupaya
untuk memahami makna atas tindakan aktor dalam realitas sosial yang
dikonstruksinya seraya menjadi tugas utama analis fenomenologi sosial untuk
merekonstuksi dunia kehidupan manusia yang sebenarnya dalam bentuk yang mereka
sendiri alami.

Mulyana (2002:85) menambahkan, kekhasan ini sangat ditentukan oleh motif,
tujuan, rencana dan ekspektasinya di masa mendatang. Di sinilah letak
intersubjektivitas bekerja dalam ranah perjumpaan orang-orang yang berinteraksi
berusaha menemukan makna bersama di mana untuk mencapai hal tersebut, setiap
orang harus memproyeksikan apa yang diproyeksikan orang lain dan mengingat
kekhasan menghadapi realitas, sesungguhnya akan senantiasa berubah-ubah
tergantung dengan dan sejauhmana makna interaksi dan orang-orang yang berinterasi
dengan dirinya. Dinamika ini berlangsung dengan merujuk pula pada konsep manusia
sebagai makhluk yang aktif, bebas memilih dan mempertanggungjawabkan setiap
pilihan kehidupannya, termasuk pada keluarga berbeda agama.

Secara tradisional, penelitian berperspektif fenomenologi sosial akan berupaya
mengelaborasi motif-motif atas tindakan sosial seseorang adalah dengan melihat,
apakah perilaku berorientasi pada masa mendatang. Tindakan sebagai perilaku yang
diarahkan untuk mewujudkan tujuan pada hal yang telah ditetapkan sejatinya melekat

Adaptation in Different Religious Marriage | 113



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

adanya dua aspek secara bersama-sama yakni, masa lalu dan masa mendatang. Untuk
memudahkannya, maka Schutz membedakan tindakan dalam dua kategori, yaitu
tindakan yang merujuk pada masa lalu atau becausemotive dan komunikasi keluarga
beda agama Islam-katolik di Indonesia, maka akan lebih sesuai dengan menggunakan
varian dari Scott & Lyman (1990:219-238) tentang accounts sebagai-padanan kata
dari motif mengapa pasangan suami istri bersedia untuk terikat dalam perkawinan
beda agama. Accounts (motif) ini digunakan sebagai sebuah elaborasi tentang hakikat
mendorong perilaku manusia melakukan suatu tindakan yang memerlukan lebih
dalam lagi dari biasanya. Accounts (motif) menggunakan bahasa sebagai (instrument),
mengingat bahasa adalah instrument yang mampu mengartikulasikan pelaku manusia
sebagai produk yang lahir dari masyarakat. Artinya, melalui bahasa sebagai alat
articulator motif akan terurai kerumitan dalam interaksi sosial, menjadi jembatan apa
yang dipikirkan dan apa yang akan menjadi tindakan yang kerap mempersulit interaksi
itu sendiri.

Cara berpikir mengenai pikiran, diri sendiri dan masyarakat. Pelaku
komunikasi tidak hanya berinteraksi dengan orang lain dan objek-objek sosial, mereka
juga berkomunikasi dengan diri mereka sendiri. Ketika mengambil keputusan,
mengenai bagaimana bertindak terhadap suatu objek sosial, pelaku komunikasi
menciptakan apa yang disebut dengan Kuhn sebagai tindakan yang dipandu oleh sikap
atau pernyataan verbal yang verbal yang menunjukkan nilai-nilai.

Teori Interaksionisme Simbolik ini didasarkan pada ide-ide mengenai diri dan
hubungannya dengan masyarakat. Penekanan studinya diarahkan pada
pengembangan prilaku manusia dalam hubungan interpersonal. Inti yang paling
mendasar dari interaksi simbolik itu dapat dibedakan karena ditampilkan lewat simbol
dan maknanya. Inti yang paling mendasar dari interaksi simbolik itu dapat dibedakan
karena ditampilkan lewat simbol dan maknanya. Menguak makna dari tindakan dan
pikiran manusia menjadi hal yang penting dalam teori interaksionisme simbolik ini.
Dapat dikatakan bahwa Mead adalah salah satu penganut aliran Behaviorisme yang
melihat individu bukan dari siapa dia, namun melihat pada kerangka perilakunya.
(Nina, 2012:47)

Sedangkan konsep komunikasi yang digunakan dalam penelitian adalah
komunikasi antarpribadi dan komunikasi antarbudaya. Komunikasi antarpribadi
(interpersonal communication) adalah komunikasi antara orang-orang secara tatap
muka, yang memungkinkan setiap pesertanya menangkap reaksi orang lain secara
langsung, baik verbal maupun nonverbal (Mulyana, 2004:73). Komunikasi
interpersonal atau komunikasi antarpribadi adalah proses pengiriman dan
penerimaan pesan-pesan antara dua orang atau diantara sekelompok kecil orang-
orang dengan efek dan beberapa umpan balik seketika. Dalarn komunikasi
interpersonal hanya seorang yang terlibat. Pesan mulai dan berakhir dalam diri
individu masing-masing. Komunikasi interpersonal mempengaruhi komunikasi dan
hubungan dengan orang lain.

114 | Nia Kurniati Syam



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Penelitian ini tidak terlepas dari kebudayaan dua individu yang mempunyai
budaya berbeda, Samovar dkk (2010:13) menjelaskan bahwa komunikasi antarbudaya
melibatkan interaksi antara orang-orang yang persepsi budaya dan sistem simbolnya
cukup berbeda dalam suatu komunikasi. Dalam konteks ini komunikasi dilakukan
tersebut merupakan sebuah proses yang personal karena makna atau pemahaman
yang diperoleh pada dasarnya bersifat pribadi. Persepsi pribadi ini akan dipengaruhi
oleh berbagai hal yang menjadi latar belakang seseorang, terutama dalam penelitian
ini yang difokuskan pada latar belakang budaya yang berbeda dimana dalam hal ini
latar belakang agama yang berbeda. Untuk memahami komunikasi budaya perlu
adanya pemahaman secara jelas karena hal ini terdiri dari dua hal yang berbeda namun
terdapat hubungan yang signifikan antara komunikasi dan budaya tersebut.

Budaya dan komunikasi tidak dapat dipisahkan oleh karena budaya tidak hanya
menentukan siapa bicara dengan siapa, tentang apa, dan bagaimana orang menyandi
pesan, makna yang ia miliki untuk pesan, dan kondisi-kondisi untuk mengirim,
menafsirkan, dan memperhatikan pesan. Artinya semua perbendaharaan perilaku
sangat tergantung pada budaya tempat di mana kita dibesarkan. Konsekuensi dari hal
tersebut budaya merupakan landasan komunikasi. Bila budaya beraneka, maka
beraneka ragam pula praktek-praktek komunikasi, demikian diungkapkan Mulyana.
(2009:19), termasuk di dalamnya sebuah perkawinan.

Perkawinan adalah salah satu dari studi komunikasi keluarga, di mana dikenal
juga dengan adanya pendekatan transaksional sebagai madzhab ketiga, setelah
madzhab struktural dan fungsional, yaitu upaya untuk memahami perkawinan melalui
aspek komunikasi dan perasaan subjektif yang timbul diantara mereka yang terlibat
dalam perkawinan itu sendiri (Segrin & Flora, 2005:9)

Perkawinan dibangun dalam kesetaraan, relasi suami istri dikategorikan sebagai
hubungan romantik, yaitu sebuah relasi yang menunjukkan kedekatan emosi antar dua
orang yang secara kuat saling meneguhkan ikatan satu sama lain. Tidak sebatas itu,
diantara keduanya memiliki dorongan dan ketertarikan seksual satu sama lain dan
berusaha menerima satu sama lain apa adanya (Byron & Byrne, 2003:325)
Mothgomery (dalam Arliss, 1993:80) mengutarakan bahwa salah satu pola komunikasi
yang merefleksikan keintiman adalah bercumbu, yang meliputi transmisi pesan yang
lembut dan disengaja untuk menunjukkan ekspresi ketertarikan dengan orang yang
dikehendakinya. Pesan tersebut didukung dengan secara non verbal berupa
senyuman, kontak mata, dan gestur lainnya.

METODE PENELITIAN

Dalam penelitian ini, digunakan tiga komponen analisis data yaitu reduksi data,
penyajian data dan penarikan kesimpulan, yang dikemukakan oleh Miles dan
Huberman (1984) dalam Sugiono (2012:20-334). Ketiga tahap analisis data tersebut
merupakan tahapan yang luwes, tidak menerus serta saling berhubung selama proses

Adaptation in Different Religious Marriage | 115



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

pengumpulan data di lapangan, sehingga dapat disebut sebagai model interaktif. Alur
dari langkah-langkah pengolahan data tersebut dapat dilihat pada gambar berikut:

ll Periode pengumpulan
2du

| Re siData---------------------------
Antisipasl Selama Setelah
Display data ANALISIS
Selama Setelah
Kesimpulan/Verifikasi
Selama Setelah

Informan penelitian ini ialah pasangan suami-istri yang melakukan perkawinan

beda agama (Islam-Katholik) dan berkenan mengartikulasikan pengalamannya serta
bersedia berbagi tentang motif dan pengalaman adaptasi komunikasi diantara
pasangan suami-istri beda agama Islam-Katholik dalam mengelola tema-tema
religiusitas dalam keseharian sebanyak 10 pasangan. Dalam proses pemilihan
informan, peneliti mempertimbangkan bagaimana memperoleh akses dan kesediaan
informan menjadi subjek penelitian dan kemampuan informan dalam
mengartikulasikan kesadarannya. Creswell (1998:111-114) menyatakan:
“Most important, they must be individuals who have experienced the phenomenon being
explored and can articulate their conscious experiences. Because of the in-depth nature
of expensive and multiple interviews with participants, it is convenient for the researcher
to obtain people who are easily accessible...the access issue is limited to finding,
individuals who have experienced the phenomenon and gaining their permission to be
studied”

Hal ini sesuai dengan pemikiran Creswell (dalam Kuswarno, 2009:62) yakni
informan penelitian fenomenologis lebih kurang sampai dengan sepuluh orang dengan
memperhatikan aspek-aspek bahwa informasi tersebut adalah orang yang mengalami
fenomena tersebut secara langsung, mampu menceritakan kembali peristiwa yang
dialaminya dan bersedia menjadi informan dalam penelitian itu sendiri. Tekhnik
pengumpulan data natural setting, observasi, depth interview dan dokumentasi
terhadap informan pasangan suami istri beda agama yang berlokasi di Sidawangi
Kabupaten Cirebon.

HASIL PEMBAHASAN
Motif dalam Perkawinan Beda Agama

Motif sering diartikan sebagai kondisi seseorang untuk mencapai kondisi
seseorang untuk mencapai suatu kepuasan atau satu tujuan, atau sebagai daya gerak

116 | Nia Kurniati Syam



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

yang mendorong seseorang untuk berbuat (Effendy, 2003:51). Hasil dari elaborasi
wawancara mendalam menunjukkan bahwa baik motif pemakluman maupun
pembenaran, keduanya dilandasi oleh kemenarikan informan pasangan laki-laki (para
suami) yang Kkecenderungannya adalah pada kehadiran daya atraksi seksual
pasangannya kemudian baru hadir kenyamanan secara psikologis, sebaliknya
informan wanita (para istri), cederung untuk memulai hubungan berdasarkan
kenyamanan psikologis baru kemudian daya tarik seksual.

Nilai sexsualitas perempuan bagi para informan menjadi faktor penggerak utama
untuk mendekati yang bersangkutan untuk kemudian melalui proses interaksi
secarainten yang meliputi bagaimana menghadapi konflik, berbagi kuasa, membangun
keintiman dan mengambil keputusan maka yang bersangkutan dapat memahami dan
merasakan kenyamanan secara psikologis akan hadirnya wanita kelak menjadi
pasangan hidupnya. Para pria cenderung lebih agresif mendekati wanita alih-alih
sebaliknya. Wanita cenderung menanti kehadiran pria untuk mengkomunikasikan
ketertarikan mereka pada dirinya melalui isyarat verbal maupun non verbal. Wanita
yang menjadi informan dalam penelitian ini cenderung mengagumi nilai-nilai non-
suksualitas pada diri pria. Seperti kemandirian, kegigihan, kesetiaan, ketabahan,
mengayomi. Seksualitas pada diri pria lebih sebagai faktor pelengkap bagi wanita
dalam pengambilan keputusan.

Motif lain yang melatarbelakangi untuk terikat dalam perkawinan beda agama
adalah pemahaman keagamaan. Dalam pemaham ini terdapat dua sub pola dalam
memahaminya, yaitu dukungan sistem keagamaan dan konteks beragama. Dalam sub
pola dukungan sistem keagamaan, bagi informan yang beragama Katolik, konsepsi
perkawinan beda agama sesungguhnya merupakan sesuatu yang terlarang.

Perkawinan beda agama antara seseorang yang telah di Baptis di gereja Katolik
dengan non di Baptis pada hakikatnya adalah sesuatu yang terlarang atau dirimens
impedimentum. Bagi seorang muslim, perkawinan beda agama pada umumnya adalah
suatu yang terlarang, dan hal menjadi mainstream dalam pemikiran teologi Islam.

senantiasa melekat seiring jalan dari perkawinan itu sendiri. Hal ini sejalan
dengan pemikiran Hatch & Schumm (3003:1317) yang menuturkan bahwa perasaan
keagamaan bekerja dalam dua dimensi, yakni dimensi pengalaman religius dan
kualitas keagamaan itu sendiri. Dalam dimensi pertama menekankan pada afiliasi dan
partisipasi anggota keluarga terhadap kegiatan keagamaan tertentu, internalisasi
perasaan beragama, pengalaman kolegial dalam beribadah dan keberbagian dalam
kedekatan dengan Yang Maha Kuasa. Sedangkan dimensi kedua adalah pada
sejauhmana kualitas keagamaan oleh anggota keluarga dimaknai sebagai sesuatu yang
mungkin negatif atau positif. Informan dalam penelitian sebagian besar kurang
menjalankan ritualnya dengan tekun meski di sisi lain, mereka juga tidak serta merta
melepas dan mengalihkan keyakinan untuk menyesuaikan diri dengan pasangannya.

Bila aspek afiliasi religius dan kemenarikan pasangan sama-sama
melatarbelakangi motif perkawinan, baik motif pemakluman maupun pembenaran,

Adaptation in Different Religious Marriage | 117



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

maka aspek interaksi keluarga adalah yang membedakan kedua motif tersebut. Pada
motif pemakluman, keluarga atau significant other menolak memberikan restu atau
setidak-tidaknya memberikan persyaratan yang sangat sulit untuk diterima oleh
pasangan, yakni pindah agama.

Sedangkan pada motif pembenaran, para pasangan tidak menerima resistensi
meskipun tidak dapat dikatakan keluarga mendukung. Mereka dapat menerima dan
menghargai keputusan anak-anak mereka untuk mengawini pasangannya yang
berbeda agama dengan mereka. Para caalon pasangan suami istri sadar atau tidak,
boleh jadi mampu mendialogkan perbedaan keyakinan dalam dokrtin keimanan
masing-masing secara luwes namun tidak dengan izin orangtua. Hal ini menjadi sebuah
kemutlakan dan sejatinya menjadi bencana ketika hal tersebut tidak dapat diraih
sebagai modalitas dalam memulai perkawinan itu sendiri.

Bagi mereka yang memiliki motif permakluman, mereka menyadari bahwa
perkawinan mereka dipandang sebagai sebuah ketidaklaziman secara sosial. Secara
personal, mereka tidak mempermasalahkan aspek-aspek teologis, mengingat mereka
bukan pemeluk agama yang taat dan teguh dalam kontek menjalankan tata aturan
peribadatan dan ritual keagamaan dalam kesehariannya. Namun demikian mereka
tidak dapat menghindarkan dirinya dari perasaan cinta yang sudah melekat di antara
keduanya yang tidak mungkin terpisahkan satu sama lain dalam pengertian, mereka
menyadari bahwa ini bukan sesuatu yang diimpikan atau dicita-citakan sedari awal
akan menikah dengan seorang beda agama, tidak pernah terlintas dalam benak
pemikiran mereka untuk melakukan sesuatu yang tidak lazim, melainkan suatu
kebetulan semata mereka mencintai pasangan yang berbeda keyakinannya. Tidak
pernah ada rencana untuk berkonfrontasi dengan orangtua atau dengan orang-orang
terdekat dalam kehidupan mereka melainkan semata untuk dimaklumi pilihannya
untuk mencintai pilihannya berbeda keyakinan dan berseberangan dengan keluarga
besar mereka.

Dalam motif pemakluman, cinta adalah sebuah excuse atas tindakan yang diambil.
Bagi para pelaku perkawinan beda agama, cinta diakui merupakan motif yang
meneguhkan keduanya untuk terikat dalam perkawinan meski secara legal formal,
teologis dan sosial cenderung dimarginalisasikan. Hal ini sejalan dengan pemikiran
Reiss tentang Cinta, dimana cinta hanya dapat dikembangkan di antara dua orang yang
sangat terkait satu sama lain. seseorang yang memiliki perasaan cinta, mutlak untuk
mengembangkan perasaan kenyamanan dengan kehadiran orang lain di sisinya di
mana latar belakang sosial menjadi faktor yang dominan untuk hal tersebut.

Account para pasangan, baik yang dikategorikan sebagai permakluman maupun
pembenaran sejatinya merupakan suatu modus yang menetap, dalam perkawinan,
ketika para pasangan dikonfirmasi tentang pengalamannya merefleksikan pada
dinamika mengatasi sebagai basis pola komunikasi keluarga. Mengingat mereka
memfokuskan diri dan mengevaluasi rencana perkawinan dalam kontek dengan sosial
mereka, yakni keluarga mereka sebagai significant other.

118 | Nia Kurniati Syam



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Prinsip interaksi simbolik di mana manusia senantiasa mengartikulasikan
dirinya sebagaimana apa yang dia pahami dan dia tafsirkan atas probabilitas orang lain
menyikapi tindakan yang dia pilih. Hal ini sekaligus menjadi refleksi realitas ini sebagai
sebuah dunia intersubjektivitas di mana pasangan sebagai pelaku utama perkawinan
berusaha membagikan dunia subjektifnya dalam kesadaran atas realitas yang
dijalaninya. Sebagai alasan yang menguatkan motif tersebut sejatinya akan
menentukan konsep diri pasangan suami istri dalam menampilkan kediriannya di
masyarakat umum.

Pengalaman Komunikasi Adaptasi

Pengalaman berkomunikasi diantara pasangan suami istri beda agama dalam
kerangka pengelolaan konflik dan pengambilan keputusan, khususnya tentang
penyesuaian diri lintas budaya dan proses komunikasi keluarga sejalan dari pemikiran
Segin & Flora, pengelolaan konflik dikategorikan sebagai tindak komunikasi, konflik
pasangan suami istri juga merupakan implikasi dari keterkaitan dan ketergantungan
satu sama lain sebagai individu yang berasal dari latar belakang beda agama. Hal ini
sangat berpotensi memiliki persepsi yang berbeda atas suatu masalah dan akibatnya
terjadi situasi inkompatibilitas diantara keduanya. Situasi ini membutuhkan situasi
keberbagian subjektif sehingga kedua belah pihak mengetahui pemikiran, makna dan
tindakan yang dilakukan atas situasi tersebut.

Pasangan mengartikulasikan kembali pengalaman komunikasinya dalam
menentukan tatacara upacara keagamaan dalam prosesi perkawinan mereka, maka
model prosesi perkawinan yang dipilih, yakni memutuskan untuk melakukan upacara
perkawinan yang dipilih, pertama memutuskan untuk melakukan upacara perkawinan
dengan satu tatacara keagamaan salah satu pasangan, kedua, melakukannya dalam dua
tata upacara keagamaan yaitu tatacara upacara secara Islam, tatacara upacara secara
Katolik, hal ini merupakan suatu dinamika konflik sekaligus proses pengambilan
keputusan yang berbasis aktivitas komunikasi. Dalam konteks pengelolaan konflik,
maka enam dari sepuluh pasangan yang berkenan menjadi informan melakukan
penyesuaian yang bersifat searah dengan iklim komunikasi yang bersifat konsensus,
sedangkan empat pasangan lainnya melakukan penyesuaian dengan iklim yang
bersifat pluralis.

Pengalaman berkomunikasi sebagai aktivitas pengelolaan konflik, juga dapat
dikategorisasikan sebagai ativitas pengambilan keputusan. Jika penulis merujuk pada
konsep Segrin & Flora, maka di sana terdapat satu pola otoritas yang dirujuk dalam
konsep tersebut, yakni otoritas langsung dan bermanfaat. Artinya ketika salah satu
pasangan menghendaki perkawinan hanya dapat diselenggarakan dengan tata cara
keagamaan yang dianutnya dengan adanya pemaklmam tertentu, yakni pasangannya
beralih keyakinan ketika prosesi upacara perkawinannya namun setelah menikabh,
yang bersangkutan diperkenankan untuk kembali dalam keyakinan yang diyakininya
sejak awal. Di sana terdapat dua hal menunjukkan otoritas secara setara dan sub pola

Adaptation in Different Religious Marriage | 119



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

dominasi yang searah, yaitu hanya satu pasangan mendominasi menampilkan proses
perkawinannya dan pasangannya memilih dalam posisi subdominant.

Dalam konteks ini, maka referensi orangtua dan pemahaman teologis menjadi
aspek yang dominan dalam proses pengambilan keputusan, selain keinginan internal
kedua belah pihak untuk menyegerakan diri hubungan asmara mereka dalam ikatan
perkawinan. Merujuk pada penjelasan Galvin & Brommel, maka semua pasangan
suami istri beda agama mendefinisikan episode ini sebagai sebuah masalah (problem),
yakni realitas perbedaan agama memberi implikasi pada tekhnis pelaksanaan prosesi
perkawinan. Oleh karenanya, masing-masing pasangan memberikan atensi yang besar
dibandingkan masalah yang lain. Bagi mereka yang tersubordinasi, keputusan dengan
tatacara keagaman seperti apa prosesi perkawinan didefinisikan sebagai hal tekhnis
semata sebaliknya bagi mereka yang setara, keputusan ini menjadi sangat penting
karena menyangkut perasaan kenyamanan dalam beragama. Proses identifikasi
berkkutat pada apakah orangtua mengizinkan dan apakah agama mebolehkan atau
sebaliknya?

Faktor yang paling signifikan dalam proses pengambilan keputusan perkawinan
beda agama pada masing-masing pasangan adalah orangtua. Bagi pasangan yang tidak
terlalu taat beribadah, maka pilihan prosesi perkawinan dalam tradisi keagamaan di
luar dirinya relatif tidak terlalu sulit diterima dibandingkan dengan pasangan yang
memiliki pengetahuan keagamaan. K sempat merasa cemas ketika orangtuanya tidak
langsung memberikan persetujuannya untuk menikah dengan Ju dengan cara Islam
sebagaimana yang dikehendaki oleh keluarga K.

Selain faktor orangtua, pemahaman keagamaan menjadi sangat signifikan dalam
proses pengambilan keputusan. Bagi pasangan yang tidak terlalu taat beribadah, maka
pilihan prosesi perkawinan dalam tata cara keagamaan di luar keyakinan dirinya
relatif tidak terlalu sulit diterima dengan pasangan yang memiliki pengetahuan agama.
Dv-Su, dan Alf diklasifikasikan sebagai penganut agama yang tidak selalu siap setiap
harus melakukan kewajiban sebagai umat (melakukan ritual ibadahnya). Enam
pasangan dari sepuluh pasangan ini tidak terlalu menilai doktrin teologis sebagai
sesuatu yang mempersulit. Bagi keenam pasangan ini, izin dan restu orangtua adalah
faktor dominan yang sangat menentukan dalam proses pengambilan keputusan.
Sedangkan S-Li, T- E, Sh-W, P-An termasuk kelompok yang tidak terlalu taat namun
tetap berpegang bahwa agama adalah nilai-nlai yang tidak mudah untuk
dikesampingkan. Mereka dapat menerima dan memang berencana untuk menikah
dengan pasangannya yang beda keyakinan, namun sama sekali mengabaikan doktrin
teologis, yang merupakan hal yang sangat sulit untuk dijalani. Selain ijin orangtua,
mereka berkeyakinan bahwa hanya dengan menjalankan prosesi keagamaan
sebagaimana yang dianut oleh orangtua pasanganlah maka mereka baru merasakan
kenyamanan dalam melangkah dalam perkawinan itu sendiri.

Dalam proses pengambilan keputusan tersebut, maka ada dua kali mengalami
prosesi perkawinan, yang memilih untuk menikah dengan salah satu tradisi

120 | Nia Kurniati Syam



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

keagamaan, yakni Islam bagi pasangan: K(Katolik) dan Jr (Islam), Kd (Katolik) dan St
(Islam), Su (Islam)- I (Katolik), Alf (Katolik) dan Eh (Islam), Dv (Katolik) dan Su (Islam),
serta pasangan tradisi keagamaan Katolik yakni pasangan: T (Katolik) dan L (Islam).
Pilihan ini diambil karena afiliasi religius salah satu pasangan yang tidak terlalu taat,
persepsi doktrin teologis yang memungkinkan perkawinan campur tanpa harus
mengkonversi keyakinan dan adanya tuntunan dari orangtua untuk menikah dalam
satu agama. Sedangkan skenario kedua adalah dengan menikah dalam dua tradisi atau
prosesi/tatacara keagamaan yakni, J-Ss, Dn-Lh, S-Wi, Pri-An. Pilihan ini diambil
karena, kenyamanan secara psikologis bila diapresiasi dalam dua tradisi keagamaan
dan dukungan orangtua. Adaptasi-adaptasi seperti hal ini memang diperlukan karena
tidak mungkin satu dengan lainnya dominasi. Berdasarkan lapangan ini senada
dengan pendapat Gudykunts & Kim (2003) ada dua tahap adaptasi, yaitu cultural
adaptation dan cross-cultural adaptation. Cultural adaptation merupakan proses dasar
komunikasi yaitu di mana ada penyampai pesan, medium, dan penerima pesan,
sehingga terjadi proses encoding dan decoding. Proses ini sebagai tingkat perubahan
yang terjadi ketika individu pindah ke lingkungan yang baru. Terjadi proses
pengiriman pesan suami -istri dan keluarga ke lingkungan yang baru. Dan proses
pengiriman pesan pun diterima oleh suami-istri atau keluarga pendatang. Maka proses
inipun dikatakan proses enculturasi bagi pendatang, seperti suami atau istri beda
agama ini.

Dinamika keputusan ini sangat terkait dengan keintiman di antara keduanya. Bila
merujuk konsep dari Segrin & Flora, maka self-disclosure dan cinta turut mewarnai
proses pengambilan keputusan itu sendiri. Seluruh pasangan tanpa kecuali
mengemukakan penilaiannya atas rencana keputusan tersebut sekaligus
mengemukakan apa yang dirasakannya. Hal ini sejalan dengan konsepsi Reiss, di mana
cinta hanya dapat dikembangkan di antara dua orang yang saling terkait satu sama lain.
Para pasangan, mengembangkan perasaan kenyamanan dengan kehadiran orang lain
di sisinya di mana secara terbuka baik eksplisit maupun implisit menyampaikan
perbedaan keyakinan memberikan dinamika tersendiri dalam hubungan. Semua
pasangan dengan relatif fleksibel dan dengan mudah mempertukarkan persepsinya
dalam rangka proses pengambilan keputusan berjalan dengan lancar dan berusaha
mengakomodasikan kepentingan semua pihak. Seluruh pasangan berusaha
membangun keterbukaan antara pasangan satu sama lain, menyingkap ruang privat
menjadi ruang terbuka diadik akan membantu meningkatkan perasaan keintiman di
antara keduanya. Meski tidak menyenangkan, tapi resistensi atau kehendak orangtua
lainnya, tafsir teologis yang rumit dalam perspektif keintiman masing-masing
semuanya diutarakan dalam rangka meminimalisasi kesalahan dalam mengambil
keputusan mereka.

Pada proses pengambilan keputusan tentang apa dan bagaimana yang akan
diperkerkenalkan kepada anak, sejatinya jika merujuk Segrin & Flora akan berdimensi
konsensus dan akomodatif. Bagi pasangan S (Islam)- Ij (Katolik), T (Katolik)-L (Islam),

Adaptation in Different Religious Marriage | 121



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

agar anak dididik secara Katolik. Bagi Kd (Islam)-Sm (Katolik), ]I (Katolik)-Ss (Islam),
masing-masing dari mereka meminta anak-anak mereka supaya dididik secara Islam,
keputusan mereka memperkenalkan agama dilakukan dengan mekanisme konsensus,
yakni keduanya membangun dialog secara intensif bahkan tidak lepas diwarnai sedikit
perdebatan.

S(muslim)-Ij (Katolik), [j meminta anaknya untuk dididik Katolik, demikian juga
dengan keluarga pasangan T (Katolik)-L (Islam), T menginginkan anaknya dididik
secara Katolik, selain perjanjian dengan pihak gereja karena perkawinan beda agama
tidak melalaikan perjanjian dengan pihak gereja untuk membesarkan anak secara
Katolik tanpa memaksa ibunya untuk berpindah keyakinan. Seluruh pengambilan
keputusan dilakukan tanpa syarat. Dalam arti, pasangan-pasangan tersebut
memberikan persetujuan kepada pasangan lainnya atas kehendaknya agar anak
dididik berdasarkan keyakinan yang disepakati. Selain kesadaran bahwa ini adalah
bagian dari kemungkinan perkawinan mereka di mana anak akan mengikuti salah satu
keyakinan orangtuanya adalah bagian yang tidak terpisahkan dari realitas ini serta
persepsi bahwa beragama yang baik adalah jauh lebih baik dari dari dengan apa dia
beragama.

Berbeda dengan keluarga keluarga Kn-Ju, Alf-Eh, S-W, Pri-An dan Dv-Su,
memberikan kelonggaran, mereka menunda agar anak menganut keyakinan sesuai
dengan keinginan anak-anak mereka jika sudah dewasa. Mereka menyepakati bahwa
anak-anak mereka harus mengetahui bahwa agama kedua orangtuanya berbeda tapi
tidak kemudian menjadi meniadakan satu sama lain. Mereka akan memperkenalkan
Islam seperti apa dan Katolik seperti apa melalui peribadatan atau ritual yang kedua
nya mereka tunjukkan dalam keseharian mereka. Mereka pun menyepakati bahwa
yang terpenting adalah mengerjakan, anak berbuat kebaikan sehingga tidak
disibukkan dengan agamanya tapi bagaimana implementasi beragama dalam
keseharian. Agama pada hakikatnya merupakan kebutuhan yang bersifat fitrawi,
karena disamping merupakan kebutuhan kebutuhan alami manusia, agama juga satu-
satunya cara atau arana untuk mencapai kebutuhan tersebut (Murtadho
Muthohari, 1992:44).

Berbeda dengan keluarga keluarga Kn-Ju, Alf-Eh, Suh-W, Pri-An dan Dv-Su,
memberikan kelonggaran, mereka menunda agar anak menganut keyakinan sesuai
dengan keinginan anak-anak mereka jika sudah dewasa. Mereka menyepakati bahwa
anak-anak mereka harus mengetahui bahwa agama kedua orangtuanya berbeda tapi
tidak kemudian menjadi meniadakan satu sama lain. Mereka akan memperkenalkan
Islam seperti apa dan Katolik seperti apa melalui peribadatan atau ritual yang kedua
nya mereka tunjukkan dalam keseharian mereka. Mereka pun menyepakati bahwa
yang terpenting adalah mengerjakan anak berbuat kebaikan sehingga tidak disibukkan
dengan agamanya tapi bagaimana implementasi beragama dalam keseharian.

Di sinilah terlihat bahwa proses pengambilan keputusan diwarnai oleh
bagaimana pola otoritas pihak keluarga. Bagi mereka yang mengambil keputusan

122 | Nia Kurniati Syam



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

secara akomodatif, maka dapat teridentifikasi bahwa pola otorisasi mereka adalah
aplikatif langsung dan bermanfaat. Bagi T, dan Ij, keduanya meminta pasangannya agar
pendidikan agama diserahkan kepada mereka, karena T dan [j ini merasa terikat
dengan komitmen saat menikah, yakni membesarkan anak dalam dalam tradisi
Katolik, masing-masing dari mereka berjanji akan mendidik para putra dan putri
mereka, bahwa mereka adalah keluarga yang terikat dengan perkawinan beda agama
dan oleh karenanya, mereka dididik untuk bertoleransi dengan agama lain yang sama
keadaannya dengan situasi yang dianut oleh orangtua mereka.

Pola otoritas ini didukung oleh sumber kekuasaan yang berasal dari kekuasaan
yang bersifat keahlian di mana salah satu pasangan merasa lebih mampu dalam
mengasuh keagamaan sang anak. Hal ini berlaku juga bagi keluarga Kd dan Ss yang
meminta agar mereka mendidik putra-putrinya dibesarkan secara Islam. Namun
alasannya lebih didasarkan keinginannya belaka agar putra-putrinya dididik secara
Islam, meski pun yang bersangkutan tidak terlalu taat dalam aktivitas riligiusnya.

Boleh jadi hal ini sebagai kompensasi atas sikap dan perilaku dirinya yang relatif
tidak terlalu taat dalam menjalankan agama sehingga sejak dini, keduanya
menginginkan putra-putri mereka dibesarkan dalam pendidikan agama yang lebih
banyak porsinya dibandingkan mereka masa lalu. Hal ini terjadi karena kekuasan
tersebut bersumber pada kekuasaan yang bersifat legitimatif, yakni keduanya dengan
peranan sosial sebagai seorang suami, dan atau sebagai seorang ibu secara budaya
lebih memiliki kewenangan dalam menentukan apa dan bagaimana keluarga tersebut,
termasuk dalam masalah pendidikan agama anak.

Situasi ini tentu berbeda dengan pasangan keluarga Kn-J, Alf-E, Su-W, Pri-An, dan
Dv-S yang kelima pasangan ini menampilkan pola otoritas apresiatif-referensial yakni
masing-masing kedua belah pihak pasangan berusaha untuk mengapresiasi
pasangannya dan bagaimana keduanya berusaha menyenangkan perasaan pasangan.
Artinya, keputusan menunda atau lebih tepatnya akan memperkenalkan kedua agama
pada sang anak dan membebaskan anak untuk memilih keyakinan di saat dewasa,
adalah sebuah kompromi diantara kedua orangtua tersebut.

Semua pasangan membangun dialog komunikasi dalam mengedepankan
consensus, artinya, berusaha untuk membangun ruang dialog dengan menjaga harmoni
di antara keduanya. Keluarga yang memasang simbol-simbol keimanan yang dominan,
yakni pasangan Kn-J, Pri-An, Dv-S, mereka cenderung menggunakan proses
penyesuaian percampuran, yakni setiap pasangan membawa keyakinan dan nilai
keimanannya masing-masing kemudian dipadukan dalam satu ruang publik bersama
dengan penuh kesadaran sebagai bagian keinginan dan pencapaian harmonisasi dua
keyakinan. Sebaliknya, pada keluarga yang sama sekali tidak memasang kedua-duanya
secara dominan, seperti JI-Ss, Dn-L, T-Ls, dan Su-W, mereka cenderung menggunakan
strategi penyesuaian, di mana setiap pasangan tersebut memutuskan untuk
menciptakan pola sikap mental dan perilaku yang benar-benar khas dan otentik
sebagai sebuah invensi budaya pasangan tersebut yang berbeda dengan pasangan lain

Adaptation in Different Religious Marriage | 123



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

dalam bentuk meniadakan simbol-simbol dominan tersebut, sehingga keduanya
merasa tidak ada yang berusaha sedang menekan keyakinan tertentu. Sedangkan pada
keluarga yang ruang publiknya terdapat simbol-simbol keagamaan salah satu agama
tertentu, seperti kel Sj-I, Alf-E, maka salah satu dari pasangan menggunakan
mekanisme penyesuaian searah, yang secara utuh menyeluruh mengadopsi pola
regulasi budaya pasangannya yang cenderung mendominasi, dengan
mempertimbangkan konsekuensi kesehari-hari yang dijalani.

Proses pemilihan simbol sehingga sampai pada dominasi tertentu tidak
dipengaruhi oleh bagaimana tarik menarik kepentingan di dalamnya. Dalam konteks
ini, interaksi otoritas di antara pasangan dan proses pengambilan sebuah keputusan
terkait dengan hal tersebut menjadi sesuatu yang tidak dapat terpisahkan satu sama
lain. Pada keluarga yang dominan satu simbol agama tertentu, pasangan yang dominan
bersumber pada paduan otoritas legitimatif sehingga melahirkan pola otoritas tidak
langsung dan pasangan yang subordinat menggunakan otoritas referensial.

Pengambilan keputusan sebagai adaptasi komunikasi Peribadatan dan Perayaan
Hari Raya Keagamaan, nuansa kehidupan pasangan suami istri yang paling
mendominasi keintimannya dalam interaksi suami istri beda agama adalah episode
adaptasi komunikasi dalam menjalankan ritual ibadah dan memperingati hari besar
keagamaan ini. Suami istri beda agama menjalankan ritus yang merupakan suatu
ungkapan terhadap simbol-simbol keyakinan beragama dalam satu system perilaku.
Pengungkapan tersebut meruoakan satu ekspresi pengalaman beragama yang berisi
aturan-paturan pemujaan, bentuk kesucian dan sebagai salah satu sarana atau media
untuk bertemu dengan yang Yang Suci. Jadi praktek ritual ini mereka lakukan sebagai
salah satu manifestasi dari nilai Imani seseorang kepada sesuatu yang menguasai
kehidupannya. (Rashid Ridho, 2002:127).

Masing-masing pasangan menghindari terjadinya konflik dan mengedepankan
otonomisasi, di mana masing-masing menghargai kegiatan peribadatan dengan tidak
mengintervensi serta sekaligus meyakini bahwa pembagian kewenangan ini adalah
sebuah upaya saling untuk membangun kesepahaman bersama. Pola ini bersumber
dari kekuasaan yang bersifat penghargaan dan referensial, yakni kedua pasangan satu
sama lain mengapresiasi ibadah dan ketika yang bersangkutan merayakan hari raya
sekaligus sebagai refleksi dan representasi dari perasaan suka dan upaya untuk
menyenangkan pasangan masing-masing.

Performa diri dalam mengkomunikasikan identitas di publik adalah hasil
negosiasi antara pasangan suami istri. Masing-masing pasangan cenderung
menggunakan rujukan pada sumber kekuasaan peran suami di masyarakat dan
sebaliknya, sehingga masyarakat mempersepsi mereka sebagai bagian yang tidak
terpisahkan dari masyarakat dan tidak memaknai perkawinan mereka sebagai
sesuatu yang mengganggu kenyamanan publik. Sumber ini mengilhami sebagai pola
otoritas yang tersembunyi, di mana masing-masing pasif dan tidak mengutarakaan
kehendaknya untuk meminta pasangannya untuk aktif di masyarakat otoritas yang

124 | Nia Kurniati Syam



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

cenderung tersembunyi ini pada akhirnya mempengaruhi mekanisme pengambilan
keputusan, bagaimana mereka menampilkan kedirian mereka di masyarakat. Semua
informan memiliki kecenderungan untuk menggunakan mekanisme de facto, di mana
membiarkan lingkungan sendirilah yang pada akhirnya memahami mereka alih-alih
mereka yang merencanakan untuk mendesain performannya di masyarakat. Hal ini
terjadi karena mereka sesungguhnya menyadari bahwa perkawinan mereka adalah
sebuah ketidaklaziman di mana sangat memungkinkan dipersepsi secara keliru oleh
masyarakat.

KESIMPULAN

Simpulan dari hasil penelitian mengenai komunikasi keluarga beda agama
[slam-Katolik dalam penelitian terhadap sepuluh pasangan suami istri beda agama
sebagai berikut;

Proses komunikasi keluarga beda agama melekat dengan motif masing-masing
individu pasangan, seperti: motif sudah menjadi way of life (sudah jalannya), motif
cinta, motif ekonomi,pendidikan, walaupun disertai resistensi dari significant other,
motif kenyamanan (harapan hidup lebih baik). Sedangkan pengalaman dalam prosesi
perkawinan, beriklim komunikasi konsensus, adaptasi dalam pendidikan agama anak
secara pluralis, dan ketika adaptasi dalam pasca pernikahan dan mempunyai anak,
simbol-simbol keagamaan tidak menjadi ciri khas dari masing-masing keluarga beda
agama.

DAFTAR PUSTAKA

BeeBe. Steven A. 1996. Interperpersonal Communication, Library of Congress
Cataloging-in Publication Data.

Bugin, M. Burhan 2007. Penelitian Kualitatif. Jakarta: Kencana Prenada.

Bonar Hutapea. 2011. Penelitiannya mengenai Sikap Mahasiswa terhadap perkawinan
berbeda agama, Jurnal Penelitian dan Pengembangan Kesejahteraan Sosial, Vol.
16 No. 01, pp 103.

Bisin, Topa & Verdie.2004. Jurnal Ekonomi & Politik. (pp: 615-664)

Bryan S. Turner, 2012. Religion and Social Theory, terjemah :Relasi Agama dan Teori
Sosial Kontemporer, Inyiak Ridwan Muzir, IRCiSoD, Jojakarta.

Cresswell, K.J. 1998. Qualitative Inquiry and Research Design:Choosing among, Five
Traditions, London, Sage Publications.

Coldwell, K.J. 2004. Religious Effects on Level of Family Functioning, Southwest, Missauri
State.

DeVito, A. Josep. 1996. Messages: Building Intepersonal Communication Skills 34, ed,
Harper Collins.

1995. The Interpersonal Encyclopedia of Marriage and Family, New York:

Addition Macmillan.

Adaptation in Different Religious Marriage | 125



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

. 2001. The Interpersonal Communication Book. New York: Addition
Wesley Longman Inc., 9™ edition.
Denzim. K. Norman, 2009. Handbook of Qualitative Reseacrh. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.
Effendy, Onong. 1995. IImu Komunikasi teori dan Praktek. Bandung: PT. Remaja
Rosdakarya.
, 1989. Dinamika Komunikasi, Bandung: PT. Remaja Rosdakarya
Ficham, FD.2004. Communication in Marrige, in Vangeltisty, LA. (Ed).
Khamami Zada, UIN, Jurnal Ahkam, 2013. Arus Utama Perdebatan Hukum Perkawinan
Beda Agama (Hukum perkawinan beda agama di Yaman Utara, Yordania, Aljazair,
dan Irak) Vol. XIII, No. 1, Januari, pp 235-255.
Gudykunst, W.B. & Stella Ting Toomey, 1988. Culture and Interpersonal
Communication. New Burry Park, Beverly Hills, CA: Sage Publications.
, (2003). Culture and Interpersonal Communication. New Burry Park,
Beverly Hills, CA: Sage Publication
Hubberman, A. Michael & Milles B. Mattew. 1992. Analisis Data Kualitatif. Terjemahan
Rohendi Rohidi. Jakarta: Ul Press.
K] Veeger. (1985), Realitas Sosial, Refleksi Filsafat Sosial atas Hubungan Individu -
Masyarakat dalam Cakrawala Sejarah Sosiologi. Jakarta: Gramedia.
Knapp, M.L. (1978). Social intercourse: From greeting to goodbye. Boston: Allyn and
Balcon.
Knox, Zusman & Daniel,2002. Sikap Mahasiswa terhadap perkawinan berbeda agama.
Jurnal. .East Carolina dan Indiana University (pp.:445-448).
Kuswarno, E. 2009. Metodologi Penelitian Komunikasi: Fenomenologi, Konsepsi,
Pedoman dan Contoh Penelitian, Bandung: Widya Padjadjaran.
Maleong, Lexy J. 2006. Metodologi Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya
Masykur, Ali. 2005. Artikel Ilmiah, tentang Pola Komunikasi Antar Umat Beragama,
Banten: [AIN Sultan Maulana Hasanuddin.
Misiak, Henryk & Virginia Staudt Sexton (terj). 2005. Psikologi Fenomenology:
Ekstensial dan Humanistik. Bandung: Refika Aditama.
Mead, George Herbert. 1987. Mind, Self and Society, Landon: The University Chicaco
Moran, Dermot. 2000. Introduction to Phenomenology. London: Routledge.
Mulyana, Deddy. 2001. Pegantar 2002. Komunikasi Antarbudaya, Rosda Karya,
Bandung.
. 2005. Komunikasi Efektif: Suatu Penekanan Lintas Budaya, RosdaKarya,
Bandung.
, 2005. Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar, Bandung: Remaja Rosdakarya
bandung.
, 2010. Metodologi Penelitian Kualitatif, Paradigma baru llmuKomunikasi
dan Ilmu sosial, Rosdakarya, Bandung.
, 2015. Komunikasi Lintas Budaya, edisi Revisi, Bandung. Rosdakarya

126 | Nia Kurniati Syam



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Osborne, Cecil G. 1988. The Art of Understanding Your Mate. Michigan: Zondervan
Publishing House Grand Rapids.

Petts,R.] & Knoester, C. 2007. Parent’s Religionus Heterogamy and children’sWell-Being,
Journal for the Sciencetific Study of Religion 46/3:373-389.

Rashid Ridho, 2002. Praktik ritual Keagamaan perspektif Epistemologis, Yogya: LESFI

Ruth Shonle Cavan, 1970. Concepts and Terminology in Interreligious Marriage, Journal
Scientific Study of Religion, Vol 9 Number 4 /WINER 1970. Depertement of Illinois
University.

Vertrees Malherbe, The Journal of Imperial and Commonwealth History, Marrch, 2008.
Vol.36, No. I, pp. 5-25.

Adaptation in Different Religious Marriage | 127



