
Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Peran Ajaran Tasawuf | 57

PERAN AJARAN TASAWUF SEBAGAI PSIKOTERAPI MENGATASI
KONFLIK BATIN

WaslahFakultas Agama Islam (FAI) Universitas KH. A. Wahab Hasbullah (Unwaha)Tambakberas JombangEmail: waslahstaibu@gmail.com
Abstract:

Amid the crises of life which is too materialistic, secular as well as a very
hard life, economically and psychologically, Sufism provides the
antidote spiritual, which gives resilience to the crisis of spirituality
modern which has resulted in them no longer know who he is meaning
and purpose of life on earth. The lack of clarity on the meaning and
purpose of life, eventually resulted in a prolonged agony. The purpose of
this study to determine the type - the type of inner conflict can be
resolved with psychotherapy mysticism, Sufism as describe the role of
psychotherapy in overcoming inner conflicts, and to describe the
implementation of Sufism as psychotherapy in overcoming inner
conflicts. This research includes the study of literature and when viewed
in terms of closers including qualitative research because the data
presented in the form of a statement-pernyataan.Untuk answer
psychological problems, Sufism teaches about a happy life. Happy life
should be alive and well both physically and mentally. Live happily with
the inner conflict will never be obtained. This is because the happiness
that is created will throw the whole mind - pikran inner nature.

Keywords: Mysticism, Psychotherapy, Inner Conflict

PendahuluanDi era globalisasi seperti sekarang ini perubahan yang terjadi diberbagai aspekbegitu cepat dan pasti yang menuntut setiap individu untuk dapat beradaptasi danmengikuti setiap perubahan yang terjadi, padahal dalam kenyataannya tidak semuaindividu mampu melakukannya sehingga yang terjadi justru masyarakat atau manusiayang menyimpan banyak problem. Tidak semua orang mampu untuk beradaptasi,akibatnya adalah individu-individu yang menyimpan berbagai problem psikis dan fisikyang otomatis menimbulkan konflik batin dalam diri mereka, dengan demikiandibutuhkan cara efektif untuk mengatasinya.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

58 | Waslah

Proses modernisasi yang makin meluas di abad modern kini telah mengantarkanhidup manusia menjadi lebih materealistik dan individualis. Perkembanganindustrialisasi dan ekonomi yang demikian pesat, telah menempatkan manusiamodern ini menjadi manusia yang tidak lagi memiliki pribadi yang merdeka, hidupmereka sudah diatur oleh otomatisasi mesin yang serba mekanis, sehingga kegiatansehari-hari pun sudah terjebak oleh alur rutinitas yang menjemukan. Akibatnyamanusia sudah tidak acuh lagi, terhadap agama dan peran agama menjadi kian tergeseroleh kepentingan materi duniawi.Selain itu, masyarakat di era globalisasi ini juga sangat mendewa-dewakan ilmupengetahuan dan teknologi, sementara pemahaman keagamaan yang didasarkanwahyu di tinggalkan dan hidup dalam keadaan sekuler. Mereka cenderung mengejarkehidupan materi dan bergaya hidup hedonis dari pada memikirkan agama yangdianggap tidak memberikan peran apapun masyarakat demikian telah kehilangan visike-Ilahian yang tumpul penglihatannya terhadap realitas hidup dan kehidupan.Kemajuan-kemajuan yang terjadi telah merambah dalam berbagai aspek kehidupan,baik sosial, ekonomi budaya dan politik. Kondisi ini sedikit banyak telahmempengaruhi mental masyarakat sehingga yang terjadi justru masyarakat ataumanusia yang menyimpan banyak problem. Krisis jiwa (mental) yang menimpamanusia, biasanya sebagai akibat dari terhalangnya seseorang dari apa yang diinginkan oleh salah satu motifnya yang  kuat, atau lemahnya krisis mental dipengaruhioleh kondisi sosial dan moral dirinya sendiri. Seseorang akan menjadi sasarankegalauan psikologis dan fisik, jika ia tidak mampu mengatasi krisis psikologis dengancara yang cepat dan tepat.Di tengah berbagai krisis kehidupan yang serba materialis, sekular sertakehidupan yang sangat sulit secara ekonomi maupun psikologis, tasawuf memberikanobat penawar rohani, yang memberi daya tahan terhadap krisis kerohanian modernyang telah mengakibatkan mereka tidak lagi mengenal siapa dirinya arti dan tujuandari kehidupan di dunia. Ketidakjelasan atas makna dan tujuan hidup ini, padaakhirnya membuahkan penderitaan batin yang berkepanjangan. Maka kemudian mataair yang sejuk memberikan penyegaran serta menyelamatkan pada manusia yangterangsang itu, dalam wacana kontemporer disebut sebagai terapi tasawuf.Sesungguhnya agama merupakan terapi bagi penyakit jiwa atau mental. Sebab ia bisamengubah, memperbarui, dan memperbaiki jiwa. Agama juga memberi kekuatanpenuh kepada manusia ketika ia berhadapan dengan kebimbangan keputusasaan danagama memberi sifat kesabaran ketika manusia dilanda frustasi dan memberiketenteraman ketika manusia ketakutan dan bahaya. Hanya melalui Aqidah dankeimanan jiwa akan hidup dan akal akan selamat.Kecenderungan masyarakat untuk mengikuti kegiatan-kegiatan spiritual(tasawuf) kini mulai semakin banyak muncul. Tasawuf sebagai inti ajaran Islammuncul dengan memberi solusi dan terapi bagi problem manusia dengan caramendekatkan diri kepada Allah yang Maha Pencipta. Selain itu berkembang pula



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Peran Ajaran Tasawuf | 59

kegiatan konseling dan psikoterapi yang memang bertujuan membantu seseorangmenyelesaikan masalah. Karena semua masalah pasti ada penyelesaiannya sertasegala penyakit pasti ada obatnya. Peluang tasawuf dalam menangani penyakit-penyakit psikologis atas segala problem manusia, semakin terbentang lebar di eraglobal ini.Tasawuf pada dasarnya merupakan jalan atau cara yang ditempuh olehseseorang untuk mengetahui tingkah laku nafsu dan sifat-sifat nafsu, baik yang burukmaupun yang terpuji. Karena itu kedudukan tasawuf dalam Islam diakui sebagai ilmuagama yang berkaitan dengan aspek-aspek moral serta tingkah laku yang merupakansubstansi Islam. Dimana secara filsafat sufisme itu lahir dari salah satu komponendasar agama Islam, yaitu Iman, Islam dan Ihsan. Kalau iman melahirkan ilmu teologi(kalam), Islam melahirkan ilmu syari’at, maka ihsan melahirkan ilmu akhlaq atautasawuf.1Meskipun dalam ilmu pengetahuan wacana tasawuf tidak diakui karena sifatnyayang Adi Kodrati – namun eksistensinya di tengah-tengah masyarakat membuktikanbahwa tasawuf adalah bagian tersendiri dari suatu kehidupan masyarakat; sebagaisebuah pergerakan, keyakinan, agama organisasi, jaringan bahkan penyembuhan atauterapi.2Tasawuf atau sufisme diakui dalam sejarah telah berpengaruh besar ataskehidupan moral dan spiritual Islam sepanjang ribuan tahun yang silam. Selama kurunwaktu itu tasawuf begitu lekat dengan dinamika kehidupan masyarakat luas, bukansebatas kelompok kecil yang eksklusif dan terisolasi dari dunia luar, aka kehadirantasawuf di dunia modern ini sangat diperlukan, guna membimbing manusia agar tetapmerindukan Tuhannya, dan bisa juga untuk menarik orang-orang yang semulahidupnya glamour dan suka hura-hura menjadi orang yang asketis (Zuhud pada dunia).Omar Alishah dalam bukunya "Tasawuf Sebagai Terapi" menawarkan cara Islamidalam pengobatan gangguan kejiwaan yang dialami manusia, yaitu dengan caramelalui terapi sufi. Terapi tasawuf bukanlah bermaksud mengubah posisi maupunmenggantikan terapi yang selama ini di dominasi oleh medis, justru cara terapi sufi inimemiliki karakter dan fungsi melengkapi. Karena terapi tasawuf merupakan terapipengobatan yang bersifat alternatif. Tradisi terapi di dunia sufi sangatlah khas danunik. Ia telah dipraktekkan selama berabad-abad lamanya, namun anehnya baru dizaman-zaman sekarang ini menarik perhatian luas baik di kalangan medis padaumumnya, maupun kalangan terapis umum pada khususnya. Karena menurut OmarAlisyah, terapi sufi adalah cara yang tidak bisa diremehkan begitu saja dalam duniaterapi dan penanganan penyakit (gangguan jiwa), ia adalah sebuah alternatif yangsangat penting.3
1M. Amin  Syukur, Tasawuf Kontekstual Solusi Problem Manusia Modern (Yogyakarta : Pustaka, 2003),112.2Moh Soleh, Agama Sebagai Terapi (Yogyakarta :Pustaka Pelajar, 2005), 35.3 Omar Alishah, Tasawuf sebagai Terapi (Bandung : Pustaka Hidayah, 2002), 5.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

60 | Waslah

Dengan demikian, terapi tasawuf atau sering juga disebut dengan penyembuhansufis adalah penyembuhan cara islami yang dipraktekkan oleh para sufi ratusan tahunlalu. Prinsip dasar penyembuhan ini adalah bahwa kesembuhan hanya datang dariAllah Yang Maha penyembuh, sedangkan para sufi sebagai terapis hanya bertindaksebagai perantara.4Terapi Tasawuf ini dapat disebut juga terapi psikospiritual atau psikoreligiusatau religio psychotherapy. Religio psychotherapy5 cenderung disebut sebagaipsikoterapi religius yaitu penyembuhan penyakit melalui hidup kejiwaan yangdidasari pada nilai keagamaan, tetapi tidak bermaksud mengubah keimanan dankepercayaan pasien melainkan membangkitkan kekuatan batin pasien untukmembantu proses penyembuhan bersama-sama terapi lainnya.
HASIL DAN PEMBAHASAN
Jenis – Jenis Konflik Batin yang Dapat Diatasi dengan Psikoterapi TasawufDalam kegiatan keseharian, orang banyak mengaitkan tasawuf dengan unsurkejiwaan dalam diri manusia.Hal ini cukup beralasan, mengingat dalam substansipembahasannya, tasawuf selalu membicarakan persoalan – persoalan yang berkisarpada jiwa manusia.6 Hanya saja, dalam jiwa yang dimaksud adalah jiwa manusiamuslim, yang tentunya tidak lepas dari sentuhan – sentuhan keislaman. Dari sinilah,tasawuf terlihat identik dengan unsurkejiwaan manusia muslim. Konfliek merupakanpercekcokan, perselisihan atau pertentangan antar umat manusia.Adapun macam-macam penyakit (gangguan) jiwa sangat banyak. MenurutDadang Hawari, gangguan atau penyakit jiwa yang sering terjadi di masyarakat secaraumum adalah sebagai berikut:71. Fobia, yaitu rasa takut yang tidak rasional dan tidak realistis. Pengidapnya tahu dansadar benar akan ketidakrasionalan dan ketidakbenarannya, tetapi ia tidak mampumencegah dan mengendalikan diri dari rasa takut tersebut.2. Obsesi, yaitu corak pikiran yang sifatnya terpaku (persistent) dan berulang kalimuncul. Orang yang mengalami gangguan ini tahu akan kelainan pikirannyaitu,tetapiia tidak mampu mengalihkan pikirannya ke masalah lain dan tidak mampumencegah munculnya pikiran tersebut yang selalu muncul berulang-ulang.3. Kompulsi, yaitu pola perbuatan yang diulang-ulang. Pengidapnya paham benarbahwa perbuatan mengulang-ulang itu tidak benar dan tidak rasional, tetapi iatidak mampu mencegah perbuatannya sendiri Selain tiga gangguan jiwa tersebut,
4Amin Annajar, Psikoterapi Sufistik dalam Kehidupan Modern (Bandung : Mizan Media Utam, 2004), 195.5Isep Zainal Arifin, Bimbingan Penyuluhan Islam, Pengembangan Dakwah Melalui
PsikoterapiIslam(Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2009), 240-244.6 Prof. Dr. M. Solihin M.Ag dan Prof Dr. Rosihon Anwar, M.Ag., Ilmu Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia,2008), 1047Dadang Hawari, Al-Qur’an Ilmu Kedokteran Jiwa dan Kesehatan Jiwa (Yogyakarta: Bina Bhakti PrimaYasa, 1995), hlm. 253



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Peran Ajaran Tasawuf | 61

masalah jiwa lainnya yang sering terjadi pada manusia menurut psikologi islamadalah sebagai berikut:a. Riya’. Penyakit ini mengandung tipuan. Sebab, orang yang berbuat riya’mengatakan atau melakukan perbuatan yang tidak sesuai dengan hakikatsebenarnya.b. Iri dan dengki, yaitu sikap yang melahirkan sakit hati jika orang lain mendapatkesenangan dan kemuliaan, serta menginginkan kesenangan dan kemuliaan ituhilang dari orang tersebut dan beralih kepada dirinya.c. Rakus, yaitu ingin memperoleh lebih banyak dari yang diperlukan.d. Waswas. Penyakit ini akibat bisikan hati, cita-cita, dan angan-angan dalam nafsudan kelezatane. Berbicara berlebihan. Keinginan berbicara banyak merupakan salah satukualitas manusia yang paling merusak. Hal tersebut bisa menimbulkanpembicaraan yang tidak berguna dan berbohong8
Peranan Tasawuf sebagai Psikoterapi dalam Mengatasi Konflik BatinDalam pembahasan tasawuf diicarakan tentang hubungan jiwa dengan badan.Yang dikehendaki dari uraian tentang hubungan antara jiwa dan badan dalam tasawufadalah terciptanya keserasian antara keduanya. Pembahasan tentang jiwa dan badanini dikonsepsikan para sufi dalam rangka melihat sejauh mana hubungan perilaku yangdipraktekkan manusia dengan dorongan yang  dimunculkan dengan dimunculkanjiwanya sehingga perbuatan itu dapat terjadi. Dari sini, baru muncul kategori – kategoriperbuatan manusia, apakah dikategorikan sebagai perbuatan jelek atau perbuatanbaik. Jika perbuatan yang ditampilkan seseorang, ia disebut sebagai orang berahlaqbaik. Sebaliknya, jika perbuatan yang ditampilkan jelek, ia disebut orang yangberakhlak jelek.Dalam pandangan kaum sufi, akhlak dan sifat seseorang bergantung pada jenisjiwa yang berkuasa atas dirinya. Jikayang berkuasa dalam tubuhnya adalah nafsu –nafsu hewani atau nabati pula, yang akan tampil dalam perilakunya adalah perilakuinsan pula. Dalam masyarakat belakangan ini, istilah mental dinilai tidak asing lagi.Orang – orang sudah dapat menilai apakah seseorang itu baik mentalnya maupuntidak. Di dalam ilmu psikoterapi, kata “mental” sering digunakan sebagai nama lain dari“personality” (kepribadian yang berarti bahwa mental adalah semua unsur jIwatermasuk pikiran, emosi, sikap/ attitude, dan perasaan yang dalam keseluruhan dankebulatannya akan menentukan cora laku, cara menghadapi suatu hal yangmenekankan perasaan, mengecewakan atau menggembirakan, menyenangkan danlain sebagainya.9
8Hasan Langgulung, Teori-Teori Kesehatan Mental (Jakarta: Pustaka al-Husna, 1986),hlm. 3289 Zakiah Daradjat, Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental, (Jakarta: Bulan Bintang, 1982), 38-39



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

62 | Waslah

Permasalahan mental merupakan salah satu dari sekian banyak permasalahanyang menarik perhatian para ahli psikologi, terutama ahli psikologi yang berada dinegara – negara maju, sehingga mereka telah dapat melakukan penelitian – penelitianilmiah yang menghubungkan antara kelakuan dan keadaan mental.Hasil daripenelitian tersebut yakni manusia terdiri dari dua golongan menurut kondisimentalnya yakni orang yang sehat mentalnya dan orang yang sakit mentalnya.Orangang sehat mentalnya adalah orang yang mampu merasakan kebahagiaan dalam hidup,karena pada dasarnya orang – orang inilah yang dapat merasakan bahwa dirinyaberhargadan mampu menggunakan segala potensi dan bakatnya semaksimal mungkindengan cara yang membawa kebahagiaan dirinya dan orang lain. Sementara golonganyang kurang sehat secara mentalnya sangat luas, mulia dari yang paling ringan sampaidengan yang paling berat.Golongan yang kurang sehat merupakan golongan yangmasuk kategori memiliki konflik batin. Gejala – gejala umum yang tergolong orangyang kurang sehat dapat dilihat dari beberapa aspek, antara lain:a. Perasaan, gejala yang terjadi yakni memiliki perasaan yang terganggu, tidaktentram, gelisah, tetapi tidak tentu yang digelisahkan, dan tidak  pula dapatmenghilangkannya atau anxiety10,rasa takut yang tidak masuk akal atau tidak jelasterhadap suatu objek, rasa iri, rasa sedih yang tidak beralasan, rasa rendah diri,sombong, suka bergantung kepada orang lain, tidak mau bertanggung jawab danmasih banyak lagi.b. Pikiran, gangguan yang biasanya menyerang kesehatan mental salah satunyaadalah gangguan di pikiran. Misalnya, anak – anak menjadi bodoh di sekolah,pemalas, pelupa, suka membolos, tidak dapat berkonsentrasi dan masih banyaklagi. Demikian pula, irang dewasa yang merasa kurang mampu melanjutkansesuatu yang telah direncanakannya baik – baik, mudah dipegaruhi orang lain,menjadi pemalas, apatis dan masih banyak lagi.c. Kelakuan, dalam hal kelakuan pada umumnya biasanya yang sering terjadi adalahkenakalan, keras kepala, suka berdusta, menipu, menyeleweng, mencuri, menyiksaorang lain, membunuh, merampok dan menyebabkan orang lain menderita, hakteraniaya, termasuk pula akibat dari keadaan mental yang terganggunkesehatannya.d. Kesehatan, yang dimaksud dengan gangguan kesehatan disini adalah jasmaninyaterganggu bukan karena adanya penyakit yang betul – betul mengenai jasmani itu,sakit akibat dari jiwa yang tidak tentram. Penyakit dengan jenis ini disebut dengan
psyco-somatic. Gejala dari penyakit ini antara lain adalah sakit kepala, merasalemas, letih, sering masuk angin, tekanan darah tinggi atau rendah, jantung, sesaknapas, sering pingsan (kejang), bahkan sampai sakit yang lebih berat yakni lumpuh

1010 Prof. Dr. M. Solihin M.Ag dan Prof Dr. Rosihon Anwar, M.Ag, Op. Cit, 107



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Peran Ajaran Tasawuf | 63

sebagian anggota badan, lidah keluh dan sebagainya. Yang penting adalah penyakitjasmani ini tidak mempunyai sebab – sebab fisik sama sekali.11Berbagai penyakita diatas akan timbul dengan sendirinya pada diri manusia yanghatinya tidak tenang, yakni hati yang jauh dari Tuhannya. Keadaan semacam demikianakan memicu munculnya penyakit mental atau konflik batin pada diri manusia, yangpada gilirannya akan menjelma menjadi perilaku yang tidak baikdan menyelewengdari norma norma umum yang disepakati.
Implementasi Tasawuf sebagai Psikoterapi dalam Mengatasi Konflik BatinIlmu tasawuf merupakan sikap mental yang selalu memelihara kesucian diri,beribadah, hidup sederhana, rela berkorban untuk kebaikan dan selalu bersikapbijaksana. Dalam pengertian lain tasawuf merupakan upaya melatif jiwa denganberbagi kegiatan yang dapat membebaskan dirinya dari pengaruh kehidupan dunia,sehingga tercermin akhlaq mulia dan dekat dengan Allah SWT.12Di dalam ilmupsikoterapi tingkah laku manusia sebagai anggota masyarakat dinilai sebagaimanifestasi dan aktivitas rohaniah, terutama yang ada hubungannya dengan tingkahlaku, baik itu di dalam maupun di luar kelompoknya, juga interaksi antara yang satudengan yang lainnya di masyarakat.Setiap perilaku manusia di dasarkan pada kehendak dari manusia itu. Apa yangtelah dilakukan oleh manusia timbul dari kejiwaannya. Walapun pancaindera kesulitanmelihat pada dasar kejiwaan, namun dapat dilihat dari wujud kelakuan.Konflik batin merupakan konflik yang tersembunyi yang berada pada batinmanusia atau sering disebut sebagai intrapsychic. Untuk mengatasi adanya konflikbatin diperlukan suatu metode yang di dalamnya mengandung dorongan untukberusaha meningkatkan pengertian diri sendiri yang tersembunyi dan dengan begituakan menghasilakn berbagai perubahan pada batin manusia.Konflik batin terjadidikarenakan terganggunya hubungan atara dua orang atau dua kelompok, perbuatanyang satu berlawanan dengan perbuatan yang lain sehingga salah satu dari keduanyamerasa saling terganggu. Beberapa hal yang sering menyebabkan adanya konflik batinanatara lain:1. Agresi, yakni menunjukkan bahwa konflik terjadi karena perasaan marah yangditunjukkan kepada diri sendiri.2. Kehilangan, merujuk pada perpisahan traumatic individu terhadapsuatu bendaatau seseorang yang sangat berarti.3. Kepribadian, menguraikan bagaimana konsep diri yang negati dan harga dirirendah mempengaruhi sistem keyakinan dan penilaian terhadap faktor pencetuskonflik.
11 Zakiah Daradjat, Op. Cit, 38 - 4112 Prof. Dr.H. Abuddin Nata, Akhlaq Tasawuf, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2010), 180



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

64 | Waslah

4. Kognitif, depresi merupakan masalah kognitif yang didominasi oleh evaluasinegatif seseorang terhadap dirinya, dunia seseorang dan masa depannya.5. Ketidak berdayaan, trauma bukanlah satu – satunya faktor menyebabkan masalahtetapi keyakinan bahwa seseorang tidak mempunyai kendaliterhadap hasil yangpenting dalam kehidupannya.6. Perilaku, perkembangan dari kerangka teori belajar sosial bahwa penyebabterjadinya konflik dalam diri terletak pada kurangnya keinginan positif dalamberinteraksi dengan lingkungan.7. Perbedaan individu yang meliputi perbedaan pendirian dan perasaan.8. Perbedaan latar belakang kebudayaan sehingga membentuk pribadi – pribadi yangberbeda.9. Perbedaan kepentingan antara individu atau kelompok.Peruabahan – perubahan nilai yang cepat dan mendadak dalam masyarakat.Darikonflik diatas ada cara dalam mengedalaikannya yakni:1. Mengidentifikasi jenis – jenis  konflik yang terjadi, artinya berusaha mengenali jeniskonflik apa yang sedang dialami, konflik pribadi, keluarga, dengan teman, dengansekolah dan seterusnya.2. Mencari sumber konflik, untuk mengetahui sumber konfliknya, setelah iturumuskan sesuai dengan sumber – sumber yang diperoleh dengan penilaian secaraobjektif.3. Mengatasi konflik, cara yang paling sederhana dalam mengatasi suatu konflikadalah melakukan intropeksi diri kemudian gunakan kekuatan daya pikir yangsehat.Sudah sejak awal bahwa tasawuf bertujuan untuk mendekatkan diri kepadaTuhan.Akan tetapi, ini menunukkan betapakita pada saat ini masih jauh dari-Nya,karena perlu disdarai bahwa sekarang manusia hidup di perantauan jauh dari asal dantempat kembali kita yang sejati.Dari ajaran para sufi, manusia bukan hanya sebaga makhluk fisik, akan tetapi jugadisebut sebagai makhluk spiritual. Dengan menyadari betapa manusia itu jugamakhluk spiritual, maka tindakan lebih bijak dan seimbang  dalam memperlakukandiri sendiri sangat dibutuhkan. Dengan memperhatikan kesejahteraan, kebersihan dankesehatan jiwa.13 Dalam menjawab problema psikologis, tasawuf mengajarkan tentanghidup yang bahagia. Hidup bahagia haruslah hidup dengan sehat baik secara fisikmaupun batin. Dengan hidup dengan bahagia maka konflik batin tidak akan pernahdidapatkan. Hal ini dikarenakan kebahagiaan yang tercipta akan membuang secarakeseluruhan pikiran – pikran yang bersifat batin.\Untuk menangani konflik batin, yang biasa dilakukan oleh para psikoterapisterhadap kliennya antara lain hipnoterapi, neurolinguistic program dan spiritual
thinking. Sedangkan secara Islam teknik yang biasa digunakan adalah takholli, tahlli

13Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf, (Jakarta: Erlangga, 2006), 272



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Peran Ajaran Tasawuf | 65

dan tajalli.Dengan metode semacam ini, diharapkan bagi seseorang dapat menemukansolusi atas permasalahannya. Hal ini sering disebut dengan self therapy ataupenyembuhan atas dirinya sendiri. Akan tetapi untuk penggunaan teknik pada setiapimplementasinya berbeda – beda, tergangtung dari masalah yang dialami.Selain beberapa metode diatas ada salah satu metode lagi yaitu metodekomunikasi quanta atau yang biasa disebut dengan istilah telepati hati.Dalam fisikaquantum, telah ditemukan bahwa dibalik semua yang ada di dunia (materi)sebenarnya hanyalah terdiri dari energy getaran (vibrasi) yang disebut dengan istilahquanta.14 Ksempurnaan manusa pada dasarnya merupakan rangkuman dari semuamanifestasi dari quanta tersebut karena manusia memiliki sifat materi(dengan adanyatubuh fisik) dan sifat yang lebih tinggi dan agung (divine atau Ilahiah) dalam jiwa danruhnya yang terwujud dalam pikiran dan perasaan manusia. Melalui kesadaran untukmanusia kembali kepada fitrahnya, yaitu kembali kepada sifat dan kecenderunganilahiahnya.Oleh sebab itu, manusia bergerak menuju suatu tingkatan kesadaran yangsemakin tinggi dan pada akhirnya berada dalam posisi parallel atau selaras dengansumber materi yang lebih tinggi tersebut.Seandainya keselarasan itu terjadi, maka halyang ada dalam alam materi dunia bisa terwujud.
KESIMPULANAdapun macam-macam penyakit jiwa menurut Dadang Hawari antara lain:1. Fobia,yaitu rasa takut yang tidak rasional dan tidak realistis. Pengidapnya tahu dansadar benar akan ketidakrasionalan dan ketidakbenarannya,tetapi ia tidak mampumencegah dan mengendalikan diri dari rasa takut tersebut.2. Obsesi,yaitu corak pikiran yang sifatnya terpaku dan berulang kali muncul. Orangyang mengalami gangguan ini tahu akan kelainan pikirannya itu, tetapi tidakmampu mengalihkan pikirannya kemasalah lain dan tidak mampu mencegahmunculnya pikiran tersebut yang     selalu muncul berulang- ulang3. Kompulsi, yaitu pola perbuatan yang diulang-ulang. Pengidapnya paham benarbahwa perbuatan mengulang-ulang itu tidak benar dan tidak rasional,tetapi iatidak mampu mencegah perbuatannya sendiriPeranan dari pandangan kaum sufi, akhlak dan sifat seseorang bergantung padajenis jiwa yang berkuasa atas dirinya. Jika yang berkuasa dalam tubuhnya adalahnafsu– nafsu hewani atau nabati yang akan tampil dalam perilakunya adalah perilakuhewani atau nabati pula. Sebaliknya, jika yang berkuasa adalah nafsu insani,yang akantampil perilakunya adalah insani pula1. Untuk menjawab problema psikologis, tasawuf mengajarkan tentang hidup yangbahagia. Hidup bahagia haruslah hidup dengan sehat baik secara fisik maupun batin.Dengan hidup dengan bahagia maka konflik batin tidakakan pernah didapatkan. Hal
14http://www.keajaibanhati.com/2012/08/spiritual-mind-power-revolution.html diakses tgl. 29Agustus 2016



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

66 | Waslah

ini dikarenakan kebahagiaan yang terciptaakan membuang secara keseluruhanpikiran – pikran yang bersifat batin.
Daftar PustakaAfifudin dan Beni Ahmad Saebani. 2009. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung:Pustaka Setia.Alishah, Omar. 2002.Tasawuf sebagai Terapi. Bandung: Pustaka Hidayah.Al-Taftazani, Abu Al Wafa Al-Ghanimi. 1997.Sufi dari Zaman Ke-Zaman. Bandung:Pustaka,Alwi, Hasan. 2005. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.Annajar, Amin. 2004. Psikoterapi Sufistik dalam Kehidupan Modern. Bandung: MizanMedia Utama.Arifin, Isep Zainal. 2009. Bimbingan Penyuluhan Islam, Pengembangan Dakwah Melalui

Psikoterapi Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada.Kartanegara, Mulyadi. 2006. Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: ErlanggaMoleong, Lexy. 1990. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Pustaka.Nata, Abuddin. 2010. Akhlaq Tasawuf. Jakarta: PT. Raja GrafindoNuriyah, Fasikhatun. 2008. Tasawuf Sebagai Terapi Atas Problem Psikologis Manusia
Menurut Omar Alishah dalam Bukunya “Tasawuf  Sebagai Terapi” (Perspektif
Bimbingan Konseling Islam). Semarang : Fakultas Dakwah  IAIN  Walisongo.Solihin dan Rosihon Anwar. 2008. Ilmu Tasawuf.  Bandung: Pustaka SetiaRiyadi,Agus.2005.Konsep Dzikir Menurut AlQur’an Sebagai Terapi PenderitaPsikoneurotik (Analisis Bimbingan Konseling Islam). Semarang: Fakultas DakwahIAIN Walisongo.Soleh, Moh. 2005. Agama Sebagai Terapi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.Syukur, M. Amin. 2003.Tasawuf Kontekstual Solusi Problem Manusia Modern.Yogyakarta: Pustaka.Sugiono. 2010. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan
R&D. Bandung: Pustaka Setia.Zakiah Daradjat. 1982. Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental. Jakarta: BulanBintanghttp://id.wikipedia.org/wiki/Psikoterapihttp://www.keajaibanhati.com/2012/08/spiritual-mind-power-revolution.html diakses tgl. 29 Agustus 2016


