Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

PERAN AJARAN TASAWUF SEBAGAI PSIKOTERAPI MENGATASI
KONFLIK BATIN

Waslah

Fakultas Agama Islam (FAI) Universitas KH. A. Wahab Hasbullah (Unwaha)
Tambakberas Jombang

Email: waslahstaibu@gmail.com

Abstract:

Amid the crises of life which is too materialistic, secular as well as a very
hard life, economically and psychologically, Sufism provides the
antidote spiritual, which gives resilience to the crisis of spirituality
modern which has resulted in them no longer know who he is meaning
and purpose of life on earth. The lack of clarity on the meaning and
purpose of life, eventually resulted in a prolonged agony. The purpose of
this study to determine the type - the type of inner conflict can be
resolved with psychotherapy mysticism, Sufism as describe the role of
psychotherapy in overcoming inner conflicts, and to describe the
implementation of Sufism as psychotherapy in overcoming inner
conflicts. This research includes the study of literature and when viewed
in terms of closers including qualitative research because the data
presented in the form of a statement-pernyataan.Untuk answer
psychological problems, Sufism teaches about a happy life. Happy life
should be alive and well both physically and mentally. Live happily with
the inner conflict will never be obtained. This is because the happiness
that is created will throw the whole mind - pikran inner nature.

Keywords: Mysticism, Psychotherapy, Inner Conflict

Pendahuluan

Di era globalisasi seperti sekarang ini perubahan yang terjadi diberbagai aspek
begitu cepat dan pasti yang menuntut setiap individu untuk dapat beradaptasi dan
mengikuti setiap perubahan yang terjadi, padahal dalam kenyataannya tidak semua
individu mampu melakukannya sehingga yang terjadi justru masyarakat atau manusia
yang menyimpan banyak problem. Tidak semua orang mampu untuk beradaptasi,
akibatnya adalah individu-individu yang menyimpan berbagai problem psikis dan fisik
yang otomatis menimbulkan konflik batin dalam diri mereka, dengan demikian
dibutuhkan cara efektif untuk mengatasinya.

Peran Ajaran Tasawuf | 57



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Proses modernisasi yang makin meluas di abad modern kini telah mengantarkan
hidup manusia menjadi lebih materealistik dan individualis. Perkembangan
industrialisasi dan ekonomi yang demikian pesat, telah menempatkan manusia
modern ini menjadi manusia yang tidak lagi memiliki pribadi yang merdeka, hidup
mereka sudah diatur oleh otomatisasi mesin yang serba mekanis, sehingga kegiatan
sehari-hari pun sudah terjebak oleh alur rutinitas yang menjemukan. Akibatnya
manusia sudah tidak acuh lagi, terhadap agama dan peran agama menjadi kian tergeser
oleh kepentingan materi duniawi.

Selain itu, masyarakat di era globalisasi ini juga sangat mendewa-dewakan ilmu
pengetahuan dan teknologi, sementara pemahaman keagamaan yang didasarkan
wahyu di tinggalkan dan hidup dalam keadaan sekuler. Mereka cenderung mengejar
kehidupan materi dan bergaya hidup hedonis dari pada memikirkan agama yang
dianggap tidak memberikan peran apapun masyarakat demikian telah kehilangan visi
ke-Ilahian yang tumpul penglihatannya terhadap realitas hidup dan kehidupan.
Kemajuan-kemajuan yang terjadi telah merambah dalam berbagai aspek kehidupan,
baik sosial, ekonomi budaya dan politik. Kondisi ini sedikit banyak telah
mempengaruhi mental masyarakat sehingga yang terjadi justru masyarakat atau
manusia yang menyimpan banyak problem. Krisis jiwa (mental) yang menimpa
manusia, biasanya sebagai akibat dari terhalangnya seseorang dari apa yang di
inginkan oleh salah satu motifnya yang kuat, atau lemahnya krisis mental dipengaruhi
oleh kondisi sosial dan moral dirinya sendiri. Seseorang akan menjadi sasaran
kegalauan psikologis dan fisik, jika ia tidak mampu mengatasi Kkrisis psikologis dengan
cara yang cepat dan tepat.

Di tengah berbagai krisis kehidupan yang serba materialis, sekular serta
kehidupan yang sangat sulit secara ekonomi maupun psikologis, tasawuf memberikan
obat penawar rohani, yang memberi daya tahan terhadap krisis kerohanian modern
yang telah mengakibatkan mereka tidak lagi mengenal siapa dirinya arti dan tujuan
dari kehidupan di dunia. Ketidakjelasan atas makna dan tujuan hidup ini, pada
akhirnya membuahkan penderitaan batin yang berkepanjangan. Maka kemudian mata
air yang sejuk memberikan penyegaran serta menyelamatkan pada manusia yang
terangsang itu, dalam wacana kontemporer disebut sebagai terapi tasawuf.
Sesungguhnya agama merupakan terapi bagi penyakit jiwa atau mental. Sebab ia bisa
mengubah, memperbarui, dan memperbaiki jiwa. Agama juga memberi kekuatan
penuh kepada manusia ketika ia berhadapan dengan kebimbangan keputusasaan dan
agama memberi sifat kesabaran ketika manusia dilanda frustasi dan memberi
ketenteraman ketika manusia ketakutan dan bahaya. Hanya melalui Aqidah dan
keimanan jiwa akan hidup dan akal akan selamat.

Kecenderungan masyarakat untuk mengikuti kegiatan-kegiatan spiritual
(tasawuf) kini mulai semakin banyak muncul. Tasawuf sebagai inti ajaran Islam
muncul dengan memberi solusi dan terapi bagi problem manusia dengan cara
mendekatkan diri kepada Allah yang Maha Pencipta. Selain itu berkembang pula

58 | Waslah



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

kegiatan konseling dan psikoterapi yang memang bertujuan membantu seseorang
menyelesaikan masalah. Karena semua masalah pasti ada penyelesaiannya serta
segala penyakit pasti ada obatnya. Peluang tasawuf dalam menangani penyakit-
penyakit psikologis atas segala problem manusia, semakin terbentang lebar di era
global ini.

Tasawuf pada dasarnya merupakan jalan atau cara yang ditempuh oleh
seseorang untuk mengetahui tingkah laku nafsu dan sifat-sifat nafsu, baik yang buruk
maupun yang terpuji. Karena itu kedudukan tasawuf dalam Islam diakui sebagai ilmu
agama yang berkaitan dengan aspek-aspek moral serta tingkah laku yang merupakan
substansi Islam. Dimana secara filsafat sufisme itu lahir dari salah satu komponen
dasar agama Islam, yaitu Iman, Islam dan Ihsan. Kalau iman melahirkan ilmu teologi
(kalam), Islam melahirkan ilmu syari’at, maka ihsan melahirkan ilmu akhlaq atau
tasawuf.1

Meskipun dalam ilmu pengetahuan wacana tasawuf tidak diakui karena sifatnya
yang Adi Kodrati - namun eksistensinya di tengah-tengah masyarakat membuktikan
bahwa tasawuf adalah bagian tersendiri dari suatu kehidupan masyarakat; sebagai
sebuah pergerakan, keyakinan, agama organisasi, jaringan bahkan penyembuhan atau
terapi.2

Tasawuf atau sufisme diakui dalam sejarah telah berpengaruh besar atas
kehidupan moral dan spiritual Islam sepanjang ribuan tahun yang silam. Selama kurun
waktu itu tasawuf begitu lekat dengan dinamika kehidupan masyarakat luas, bukan
sebatas kelompok kecil yang eksklusif dan terisolasi dari dunia luar, aka kehadiran
tasawuf di dunia modern ini sangat diperlukan, guna membimbing manusia agar tetap
merindukan Tuhannya, dan bisa juga untuk menarik orang-orang yang semula
hidupnya glamour dan suka hura-hura menjadi orang yang asketis (Zuhud pada dunia).

Omar Alishah dalam bukunya "Tasawuf Sebagai Terapi" menawarkan cara Islami
dalam pengobatan gangguan kejiwaan yang dialami manusia, yaitu dengan cara
melalui terapi sufi. Terapi tasawuf bukanlah bermaksud mengubah posisi maupun
menggantikan terapi yang selama ini di dominasi oleh medis, justru cara terapi sufi ini
memiliki karakter dan fungsi melengkapi. Karena terapi tasawuf merupakan terapi
pengobatan yang bersifat alternatif. Tradisi terapi di dunia sufi sangatlah khas dan
unik. Ia telah dipraktekkan selama berabad-abad lamanya, namun anehnya baru di
zaman-zaman sekarang ini menarik perhatian luas baik di kalangan medis pada
umumnya, maupun kalangan terapis umum pada khususnya. Karena menurut Omar
Alisyah, terapi sufi adalah cara yang tidak bisa diremehkan begitu saja dalam dunia
terapi dan penanganan penyakit (gangguan jiwa), ia adalah sebuah alternatif yang
sangat penting.3

IM. Amin Syukur, Tasawuf Kontekstual Solusi Problem Manusia Modern (Yogyakarta : Pustaka, 2003),
112.

ZMoh Soleh, Agama Sebagai Terapi (Yogyakarta :Pustaka Pelajar, 2005), 35.

3 Omar Alishah, Tasawuf sebagai Terapi (Bandung : Pustaka Hidayah, 2002), 5.

Peran Ajaran Tasawuf | 59



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Dengan demikian, terapi tasawuf atau sering juga disebut dengan penyembuhan
sufis adalah penyembuhan cara islami yang dipraktekkan oleh para sufi ratusan tahun
lalu. Prinsip dasar penyembuhan ini adalah bahwa kesembuhan hanya datang dari
Allah Yang Maha penyembuh, sedangkan para sufi sebagai terapis hanya bertindak
sebagai perantara.*

Terapi Tasawuf ini dapat disebut juga terapi psikospiritual atau psikoreligius
atau religio psychotherapy. Religio psychotherapy® cenderung disebut sebagai
psikoterapi religius yaitu penyembuhan penyakit melalui hidup kejiwaan yang
didasari pada nilai keagamaan, tetapi tidak bermaksud mengubah keimanan dan
kepercayaan pasien melainkan membangkitkan kekuatan batin pasien untuk
membantu proses penyembuhan bersama-sama terapi lainnya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Jenis - Jenis Konflik Batin yang Dapat Diatasi dengan Psikoterapi Tasawuf

Dalam kegiatan keseharian, orang banyak mengaitkan tasawuf dengan unsur
kejiwaan dalam diri manusia.Hal ini cukup beralasan, mengingat dalam substansi
pembahasannya, tasawuf selalu membicarakan persoalan - persoalan yang berkisar
pada jiwa manusia.® Hanya saja, dalam jiwa yang dimaksud adalah jiwa manusia
muslim, yang tentunya tidak lepas dari sentuhan - sentuhan keislaman. Dari sinilah,
tasawuf terlihat identik dengan unsurkejiwaan manusia muslim. Konfliek merupakan
percekcokan, perselisihan atau pertentangan antar umat manusia.

Adapun macam-macam penyakit (gangguan) jiwa sangat banyak. Menurut
Dadang Hawari, gangguan atau penyakit jiwa yang sering terjadi di masyarakat secara
umum adalah sebagai berikut:”

1. Fobia, yaitu rasa takut yang tidak rasional dan tidak realistis. Pengidapnya tahu dan
sadar benar akan ketidakrasionalan dan ketidakbenarannya, tetapi ia tidak mampu
mencegah dan mengendalikan diri dari rasa takut tersebut.

2. Obsesi, yaitu corak pikiran yang sifatnya terpaku (persistent) dan berulang kali
muncul. Orang yang mengalami gangguan ini tahu akan kelainan pikirannya
itu,tetapiia tidak mampu mengalihkan pikirannya ke masalah lain dan tidak mampu
mencegah munculnya pikiran tersebut yang selalu muncul berulang-ulang.

3. Kompulsi, yaitu pola perbuatan yang diulang-ulang. Pengidapnya paham benar
bahwa perbuatan mengulang-ulang itu tidak benar dan tidak rasional, tetapi ia
tidak mampu mencegah perbuatannya sendiri Selain tiga gangguan jiwa tersebut,

4“Amin Annajar, Psikoterapi Sufistik dalam Kehidupan Modern (Bandung : Mizan Media Utam, 2004), 195.
S[sep  Zainal Arifin, Bimbingan Penyuluhan Islam, Pengembangan Dakwah  Melalui
Psikoterapilslam(Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2009), 240-244.

6 Prof. Dr. M. Solihin M.Ag dan Prof Dr. Rosihon Anwar, M.Ag., I[Imu Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia,
2008), 104

’Dadang Hawari, Al-Qur’an [lmu Kedokteran Jiwa dan Kesehatan Jiwa (Yogyakarta: Bina Bhakti Prima
Yasa, 1995), hlm. 253

60 | Waslah



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

masalah jiwa lainnya yang sering terjadi pada manusia menurut psikologi islam

adalah sebagai berikut:

a. Riya’. Penyakit ini mengandung tipuan. Sebab, orang yang berbuat riya’
mengatakan atau melakukan perbuatan yang tidak sesuai dengan hakikat
sebenarnya.

b. Iri dan dengki, yaitu sikap yang melahirkan sakit hati jika orang lain mendapat
kesenangan dan kemuliaan, serta menginginkan kesenangan dan kemuliaan itu
hilang dari orang tersebut dan beralih kepada dirinya.

c. Rakus, yaitu ingin memperoleh lebih banyak dari yang diperlukan.

d. Waswas. Penyakit ini akibat bisikan hati, cita-cita, dan angan-angan dalam nafsu
dan kelezatan

e. Berbicara berlebihan. Keinginan berbicara banyak merupakan salah satu
kualitas manusia yang paling merusak. Hal tersebut bisa menimbulkan
pembicaraan yang tidak berguna dan berbohong8

Peranan Tasawuf sebagai Psikoterapi dalam Mengatasi Konflik Batin

Dalam pembahasan tasawuf diicarakan tentang hubungan jiwa dengan badan.
Yang dikehendaki dari uraian tentang hubungan antara jiwa dan badan dalam tasawuf
adalah terciptanya keserasian antara keduanya. Pembahasan tentang jiwa dan badan
ini dikonsepsikan para sufi dalam rangka melihat sejauh mana hubungan perilaku yang
dipraktekkan manusia dengan dorongan yang dimunculkan dengan dimunculkan
jiwanya sehingga perbuatan itu dapat terjadi. Dari sini, baru muncul kategori - kategori
perbuatan manusia, apakah dikategorikan sebagai perbuatan jelek atau perbuatan
baik. Jika perbuatan yang ditampilkan seseorang, ia disebut sebagai orang berahlaq
baik. Sebaliknya, jika perbuatan yang ditampilkan jelek, ia disebut orang yang
berakhlak jelek.

Dalam pandangan kaum sufi, akhlak dan sifat seseorang bergantung pada jenis
jiwa yang berkuasa atas dirinya. Jikayang berkuasa dalam tubuhnya adalah nafsu -
nafsu hewani atau nabati pula, yang akan tampil dalam perilakunya adalah perilaku
insan pula. Dalam masyarakat belakangan ini, istilah mental dinilai tidak asing lagi.
Orang - orang sudah dapat menilai apakah seseorang itu baik mentalnya maupun
tidak. Di dalam ilmu psikoterapi, kata “mental” sering digunakan sebagai nama lain dari
“personality” (kepribadian yang berarti bahwa mental adalah semua unsur jlwa
termasuk pikiran, emosi, sikap/ attitude, dan perasaan yang dalam keseluruhan dan
kebulatannya akan menentukan cora laku, cara menghadapi suatu hal yang
menekankan perasaan, mengecewakan atau menggembirakan, menyenangkan dan
lain sebagainya.®

8Hasan Langgulung, Teori-Teori Kesehatan Mental (Jakarta: Pustaka al-Husna, 1986),hlm. 328
9 Zakiah Daradjat, Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental, (Jakarta: Bulan Bintang, 1982), 38-39

Peran Ajaran Tasawuf | 61



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Permasalahan mental merupakan salah satu dari sekian banyak permasalahan
yang menarik perhatian para ahli psikologi, terutama ahli psikologi yang berada di
negara — negara maju, sehingga mereka telah dapat melakukan penelitian - penelitian
ilmiah yang menghubungkan antara kelakuan dan keadaan mental.Hasil dari
penelitian tersebut yakni manusia terdiri dari dua golongan menurut kondisi
mentalnya yakni orang yang sehat mentalnya dan orang yang sakit mentalnya.Orang
ang sehat mentalnya adalah orang yang mampu merasakan kebahagiaan dalam hidup,
karena pada dasarnya orang - orang inilah yang dapat merasakan bahwa dirinya
berhargadan mampu menggunakan segala potensi dan bakatnya semaksimal mungkin
dengan cara yang membawa kebahagiaan dirinya dan orang lain. Sementara golongan
yang kurang sehat secara mentalnya sangat luas, mulia dari yang paling ringan sampai
dengan yang paling berat.Golongan yang kurang sehat merupakan golongan yang
masuk kategori memiliki konflik batin. Gejala - gejala umum yang tergolong orang
yang kurang sehat dapat dilihat dari beberapa aspek, antara lain:

a. Perasaan, gejala yang terjadi yakni memiliki perasaan yang terganggu, tidak
tentram, gelisah, tetapi tidak tentu yang digelisahkan, dan tidak pula dapat
menghilangkannya atau anxiety'9 rasa takut yang tidak masuk akal atau tidak jelas
terhadap suatu objek, rasa iri, rasa sedih yang tidak beralasan, rasa rendah diri,
sombong, suka bergantung kepada orang lain, tidak mau bertanggung jawab dan
masih banyak lagi.

b. Pikiran, gangguan yang biasanya menyerang kesehatan mental salah satunya
adalah gangguan di pikiran. Misalnya, anak - anak menjadi bodoh di sekolah,
pemalas, pelupa, suka membolos, tidak dapat berkonsentrasi dan masih banyak
lagi. Demikian pula, irang dewasa yang merasa kurang mampu melanjutkan
sesuatu yang telah direncanakannya baik - baik, mudah dipegaruhi orang lain,
menjadi pemalas, apatis dan masih banyak lagi.

c. Kelakuan, dalam hal kelakuan pada umumnya biasanya yang sering terjadi adalah
kenakalan, keras kepala, suka berdusta, menipu, menyeleweng, mencuri, menyiksa
orang lain, membunuh, merampok dan menyebabkan orang lain menderita, hak
teraniaya, termasuk pula akibat dari keadaan mental yang terganggun
kesehatannya.

d. Kesehatan, yang dimaksud dengan gangguan kesehatan disini adalah jasmaninya
terganggu bukan karena adanya penyakit yang betul - betul mengenai jasmani itu,
sakit akibat dari jiwa yang tidak tentram. Penyakit dengan jenis ini disebut dengan
psyco-somatic. Gejala dari penyakit ini antara lain adalah sakit kepala, merasa
lemas, letih, sering masuk angin, tekanan darah tinggi atau rendah, jantung, sesak
napas, sering pingsan (kejang), bahkan sampai sakit yang lebih berat yakni lumpuh

1010 Prof. Dr. M. Solihin M.Ag dan Prof Dr. Rosihon Anwar, M.Ag, Op. Cit, 107

62 | Waslah



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

sebagian anggota badan, lidah keluh dan sebagainya. Yang penting adalah penyakit
jasmani ini tidak mempunyai sebab - sebab fisik sama sekali.l!

Berbagai penyakita diatas akan timbul dengan sendirinya pada diri manusia yang
hatinya tidak tenang, yakni hati yang jauh dari Tuhannya. Keadaan semacam demikian
akan memicu munculnya penyakit mental atau konflik batin pada diri manusia, yang
pada gilirannya akan menjelma menjadi perilaku yang tidak baikdan menyeleweng
dari norma norma umum yang disepakati.

Implementasi Tasawuf sebagai Psikoterapi dalam Mengatasi Konflik Batin

[Imu tasawuf merupakan sikap mental yang selalu memelihara kesucian diri,
beribadah, hidup sederhana, rela berkorban untuk kebaikan dan selalu bersikap
bijaksana. Dalam pengertian lain tasawuf merupakan upaya melatif jiwa dengan
berbagi kegiatan yang dapat membebaskan dirinya dari pengaruh kehidupan dunia,
sehingga tercermin akhlag mulia dan dekat dengan Allah SWT.12Di dalam ilmu
psikoterapi tingkah laku manusia sebagai anggota masyarakat dinilai sebagai
manifestasi dan aktivitas rohaniah, terutama yang ada hubungannya dengan tingkah
laku, baik itu di dalam maupun di luar kelompoknya, juga interaksi antara yang satu
dengan yang lainnya di masyarakat.

Setiap perilaku manusia di dasarkan pada kehendak dari manusia itu. Apa yang
telah dilakukan oleh manusia timbul dari kejiwaannya. Walapun pancaindera kesulitan
melihat pada dasar kejiwaan, namun dapat dilihat dari wujud kelakuan.

Konflik batin merupakan konflik yang tersembunyi yang berada pada batin
manusia atau sering disebut sebagai intrapsychic. Untuk mengatasi adanya konflik
batin diperlukan suatu metode yang di dalamnya mengandung dorongan untuk
berusaha meningkatkan pengertian diri sendiri yang tersembunyi dan dengan begitu
akan menghasilakn berbagai perubahan pada batin manusia.Konflik batin terjadi
dikarenakan terganggunya hubungan atara dua orang atau dua kelompok, perbuatan
yang satu berlawanan dengan perbuatan yang lain sehingga salah satu dari keduanya
merasa saling terganggu. Beberapa hal yang sering menyebabkan adanya konflik batin
anatara lain:

1. Agresi, yakni menunjukkan bahwa konflik terjadi karena perasaan marah yang
ditunjukkan kepada diri sendiri.

2. Kehilangan, merujuk pada perpisahan traumatic individu terhadapsuatu benda
atau seseorang yang sangat berarti.

3. Kepribadian, menguraikan bagaimana konsep diri yang negati dan harga diri
rendah mempengaruhi sistem keyakinan dan penilaian terhadap faktor pencetus
konflik.

11 Zakiah Daradjat, Op. Cit, 38 - 41
12 Prof. Dr.H. Abuddin Nata, Akhlaq Tasawuf, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2010), 180

Peran Ajaran Tasawuf | 63



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

4. Kognitif, depresi merupakan masalah kognitif yang didominasi oleh evaluasi
negatif seseorang terhadap dirinya, dunia seseorang dan masa depannya.

5. Ketidak berdayaan, trauma bukanlah satu - satunya faktor menyebabkan masalah
tetapi keyakinan bahwa seseorang tidak mempunyai kendaliterhadap hasil yang
penting dalam kehidupannya.

6. Perilaku, perkembangan dari kerangka teori belajar sosial bahwa penyebab
terjadinya konflik dalam diri terletak pada kurangnya keinginan positif dalam
berinteraksi dengan lingkungan.

7. Perbedaan individu yang meliputi perbedaan pendirian dan perasaan.

8. Perbedaan latar belakang kebudayaan sehingga membentuk pribadi - pribadi yang
berbeda.

9. Perbedaan kepentingan antara individu atau kelompok.

Peruabahan - perubahan nilai yang cepat dan mendadak dalam masyarakat.Dari
konflik diatas ada cara dalam mengedalaikannya yakni:

1. Mengidentifikasi jenis - jenis konflik yang terjadi, artinya berusaha mengenali jenis
konflik apa yang sedang dialami, konflik pribadi, keluarga, dengan teman, dengan
sekolah dan seterusnya.

2. Mencari sumber konflik, untuk mengetahui sumber konfliknya, setelah itu
rumuskan sesuai dengan sumber - sumber yang diperoleh dengan penilaian secara
objektif.

3. Mengatasi konflik, cara yang paling sederhana dalam mengatasi suatu konflik
adalah melakukan intropeksi diri kemudian gunakan kekuatan daya pikir yang
sehat.

Sudah sejak awal bahwa tasawuf bertujuan untuk mendekatkan diri kepada
Tuhan.Akan tetapi, ini menunukkan betapakita pada saat ini masih jauh dari-Nya,
karena perlu disdarai bahwa sekarang manusia hidup di perantauan jauh dari asal dan
tempat kembali kita yang sejati.

Dari ajaran para sufi, manusia bukan hanya sebaga makhluk fisik, akan tetapi juga
disebut sebagai makhluk spiritual. Dengan menyadari betapa manusia itu juga
makhluk spiritual, maka tindakan lebih bijak dan seimbang dalam memperlakukan
diri sendiri sangat dibutuhkan. Dengan memperhatikan kesejahteraan, kebersihan dan
kesehatan jiwa.13 Dalam menjawab problema psikologis, tasawuf mengajarkan tentang
hidup yang bahagia. Hidup bahagia haruslah hidup dengan sehat baik secara fisik
maupun batin. Dengan hidup dengan bahagia maka konflik batin tidak akan pernah
didapatkan. Hal ini dikarenakan kebahagiaan yang tercipta akan membuang secara
keseluruhan pikiran - pikran yang bersifat batin.\

Untuk menangani konflik batin, yang biasa dilakukan oleh para psikoterapis
terhadap kliennya antara lain hipnoterapi, neurolinguistic program dan spiritual
thinking. Sedangkan secara Islam teknik yang biasa digunakan adalah takholli, tahlli

13Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf, (Jakarta: Erlangga, 2006), 272

64 | Waslah



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

dan tajalli.Dengan metode semacam ini, diharapkan bagi seseorang dapat menemukan
solusi atas permasalahannya. Hal ini sering disebut dengan self therapy atau
penyembuhan atas dirinya sendiri. Akan tetapi untuk penggunaan teknik pada setiap
implementasinya berbeda - beda, tergangtung dari masalah yang dialami.

Selain beberapa metode diatas ada salah satu metode lagi yaitu metode
komunikasi quanta atau yang biasa disebut dengan istilah telepati hati.Dalam fisika
quantum, telah ditemukan bahwa dibalik semua yang ada di dunia (materi)
sebenarnya hanyalah terdiri dari energy getaran (vibrasi) yang disebut dengan istilah
quanta.l* Ksempurnaan manusa pada dasarnya merupakan rangkuman dari semua
manifestasi dari quanta tersebut karena manusia memiliki sifat materi(dengan adanya
tubuh fisik) dan sifat yang lebih tinggi dan agung (divine atau Ilahiah) dalam jiwa dan
ruhnya yang terwujud dalam pikiran dan perasaan manusia. Melalui kesadaran untuk
manusia kembali kepada fitrahnya, yaitu kembali kepada sifat dan kecenderungan
ilahiahnya.Oleh sebab itu, manusia bergerak menuju suatu tingkatan kesadaran yang
semakin tinggi dan pada akhirnya berada dalam posisi parallel atau selaras dengan
sumber materi yang lebih tinggi tersebut.Seandainya keselarasan itu terjadi, maka hal
yang ada dalam alam materi dunia bisa terwujud.

KESIMPULAN

Adapun macam-macam penyakit jiwa menurut Dadang Hawari antara lain:

1. Fobia,yaitu rasa takut yang tidak rasional dan tidak realistis. Pengidapnya tahu dan
sadar benar akan ketidakrasionalan dan ketidakbenarannya,tetapi ia tidak mampu
mencegah dan mengendalikan diri dari rasa takut tersebut.

2. Obsesi,yaitu corak pikiran yang sifatnya terpaku dan berulang kali muncul. Orang
yang mengalami gangguan ini tahu akan kelainan pikirannya itu, tetapi tidak
mampu mengalihkan pikirannya kemasalah lain dan tidak mampu mencegah
munculnya pikiran tersebut yang selalu muncul berulang- ulang

3. Kompulsi, yaitu pola perbuatan yang diulang-ulang. Pengidapnya paham benar
bahwa perbuatan mengulang-ulang itu tidak benar dan tidak rasional,tetapi ia
tidak mampu mencegah perbuatannya sendiri

Peranan dari pandangan kaum sufi, akhlak dan sifat seseorang bergantung pada
jenis jiwa yang berkuasa atas dirinya. Jika yang berkuasa dalam tubuhnya adalah
nafsu- nafsu hewani atau nabati yang akan tampil dalam perilakunya adalah perilaku
hewani atau nabati pula. Sebaliknya, jika yang berkuasa adalah nafsu insani,yang akan
tampil perilakunya adalah insani pula

1. Untuk menjawab problema psikologis, tasawuf mengajarkan tentang hidup yang

bahagia. Hidup bahagia haruslah hidup dengan sehat baik secara fisik maupun batin.
Dengan hidup dengan bahagia maka konflik batin tidakakan pernah didapatkan. Hal

14http://www.Kkeajaibanhati.com /2012 /08/spiritual-mind-power-revolution.html diakses tgl. 29
Agustus 2016

Peran Ajaran Tasawuf | 65



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

ini dikarenakan kebahagiaan yang terciptaakan membuang secara keseluruhan
pikiran - pikran yang bersifat batin.

Daftar Pustaka

Afifudin dan Beni Ahmad Saebani. 2009. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung:
Pustaka Setia.

Alishah, Omar. 2002.Tasawuf sebagai Terapi. Bandung: Pustaka Hidayah.

Al-Taftazani, Abu Al Wafa Al-Ghanimi. 1997.Sufi dari Zaman Ke-Zaman. Bandung:
Pustaka,

Alwi, Hasan. 2005. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

Annajar, Amin. 2004. Psikoterapi Sufistik dalam Kehidupan Modern. Bandung: Mizan
Media Utama.

Arifin, Isep Zainal. 2009. Bimbingan Penyuluhan Islam, Pengembangan Dakwah Melalui
Psikoterapi Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada.

Kartanegara, Mulyadi. 2006. Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: Erlangga

Moleong, Lexy. 1990. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Pustaka.

Nata, Abuddin. 2010. Akhlaq Tasawuf. Jakarta: PT. Raja Grafindo

Nuriyah, Fasikhatun. 2008. Tasawuf Sebagai Terapi Atas Problem Psikologis Manusia
Menurut Omar Alishah dalam Bukunya “Tasawuf Sebagai Terapi” (Perspektif
Bimbingan Konseling Islam). Semarang : Fakultas Dakwah [AIN Walisongo.

Solihin dan Rosihon Anwar. 2008. Iimu Tasawuf. Bandung: Pustaka Setia

Riyadi, Agus.2005.Konsep Dzikir Menurut AlQur'an Sebagai Terapi Penderita
Psikoneurotik (Analisis Bimbingan Konseling Islam). Semarang: Fakultas Dakwah
[AIN Walisongo.

Soleh, Moh. 2005. Agama Sebagai Terapi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Syukur, M. Amin. 2003.Tasawuf Kontekstual Solusi Problem Manusia Modern.
Yogyakarta: Pustaka.

Sugiono. 2010. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan
R&D. Bandung: Pustaka Setia.

Zakiah Daradjat. 1982. Pendidikan Agama dalam Pembinaan Mental. Jakarta: Bulan
Bintang

http://id.wikipedia.org/wiki/Psikoterapihttp: //www.keajaibanhati.com/2012/08/s
piritual-mind-power-revolution.html diakses tgl. 29 Agustus 2016

66 | Waslah



