Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

KONSEP DERADIKALISASI DAN KONTRA TERORISME MENURUT
SAID NURSI

Muhammad Faiz
Universiti Kebangsaan Malaysia
Email : gen_cang@yahoo.com

Abstrak

Aksi positif (al-‘amal al-i>ja>bi) merupakan kaidah dasar yang menjadi
asas pemikiran Said Nursi (1877-1960 M) dalam mewujudkan rasa
aman dan kedamaian umat manusia secara umum maupun kebahagiaan
duniawi dan ukhrawi umat Islam secara khusus. Amalan positif yang
paling utama menurut Nursi adalah mengokohkan keimanan agar
tercapai ridha Allah s.w.t, sebab khidmat keimanan menurutnya
merupakan simbol teragung dan puncak dari semua aktifitas positif
umat manusia. Oleh itu kajian ini akan mengungkap konsep Said Nursi
dalam upaya deradikalisasi dan kontra terorisme yang masih menjadi
masalah kemanusiaan sehingga kini. Kajian ini menggunakan metode
kualitatif dalam menganalisis pemikiran dan gagasan Said Nursi
mengenai konsep positifnya serta menghindari tindakan destruktif
berdasarkan kajian kepustakaan terhadap karyanya Risale-i Nur. Di
antara hasil penting dari kajian ini adalah bahwa asas pemikiran Said
Nursi didasarkan atas nilai-nilai al-Quran dan al-Hadis\ yang membawa
pesan perdamaian dan senantiasa menghindari tindakan negatif.
Menurut Nursi, pembenahan bidang pendidikan, penguatan nilai-nilai
positif dalam kehidupan sosial dengan mengedepankan cinta dan kasih
sayang sesama serta gagasan jihad maknawi (al-jiha>d al-ma’nawi)
merupakan solusi nyata untuk menyelamatkan kemanusiaan dari
radikalisme dan terorisme.

Kata Kunci: Aksi Positif, Deradikalisasi, Kontra Terorisme, dan Jihad
Maknawi.

Konsep Deradikalisasi | 43



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Abstract

Positive action (al-'amal al-i>ja>bi) is a basic rule which became
the principle thought of Said Nursi (1877-1960) in creating a sense of
security and peace of mankind in general and happiness especially for
Muslims in this day and hereafter. The most important positive deeds
according to Nursi is affirming faith in order to achieve the pleasure of
Allah s.w.t.,, because for Nursi the greatest symbol and the culmination
of all the positive activities of mankind is serving for a faith. Thus, this
study will reveal Nursi’s concept in an effort to de-radicalization and
counter-terrorism as an important issue of humanity until now. This
study uses qualitative methods in analyzing the thoughts and ideas of
Said Nursi in realizing the positive action and avoiding destructive
action based on a review of literature on his work “Risale-i Nur”, The
important results of this study state that the principle thought of Nursi
is based on the values of al-Quran and al-Hadith who brought the
message of peace and always avoid the negative actions. According to
Nursi, edifying the education, strengthening positive values in social life
by promoting love and affection and initiating the true jihad (al-jiha>d
al-ma'nawi) are real solutions to save humanity from radicalism and
terrorism.

Keywords : Positive Action, De-radicalization, Counter-terrorism, and
al-Jiha>d al-Ma’nawi.

Pendahuluan

Said Nursi (1877-1960 M) yang mendapat julukan Bediuzzaman?! dilahirkan di
desa Nurs, wilayah Isparit, Anatolia bagian Timur, Turki.2 Anak keempat dari tujuh
bersaudara ini lahir di tengah keluarga suku Kurdi dari pasangan Molla Mirza dan
Nuriyah. Ayahnya biasa dipanggil dengan sufi Mirza merupakan generasi kedua utusan
dakwah yang dikirim dari Cizre di wilayah Tigris untuk menyebarkan agama di
kawasan itu, sedangkan ibunya Nuriyah berasal dari kampung Bilkan yang berjarak tiga
jam dari kampung Nurs.3

Said Nursi kecil dikenal memiliki kecerdasan di atas rata-rata anak seusianya
serta menampakkan minatnya yang kuat dalam mendalami ilmu (baik agama mahupun

1Bediuzzaman artinya keajaiban zaman. Menurut guru spiritualnya, syekh Fethullah Efendi, Nursi
memiliki kesamaan dengan Bediuzzaman al-Hamadani (969-1007 M) seorang penyair terkenal pada
masanya yang masyhur dalam kelebihan daya ingat dan daya fahamnya yang kuat.

2 Said Nursi, Sirah Z|a>tiyah, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 57.

3 Colin & Hasan, Said Nursi: Makers of Islamic Civilization, (London: Oxford Centre for Islamic Studies,
2009), h. 5.

44 | Muhammad Faiz



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

ilmu sains modern). Ia tumbuh menjadi tokoh yang diperhitungkan di Turki dan dunia
Islam pada tahun-tahun menjelang runtuhnya kekhalifahan Usmaniyah dan masa-masa
peralihan Turki menjadi negara Republik.*

Sukran Vahide membagi kehidupan Said Nursi dalam tiga periode: pertama,
periode Said Lama (Sa’id al-Qadi>m) yang berlangsung selama masa kanak-kanak Nursi
hingga usia mudanya yang ditandai dengan kehidupannya mencari ilmu dan
pengalaman berpolitik serta keterlibatannya dalam aktifitas sosial dan keummatan.
Periode kedua, dinamakan dengan periode Said Baru (Sa’id al-Jadi>d) yang dimulai
setelah masa transformasi paradigma berpikirnya pada sekitar tahun 1920 atau 1921
M. Periode kedua ini ditandai dengan kebiasaannya meninggalkan kegaduhan
kehidupan sosial dan politik, meninggalkan filsafat dan bacaan-bacaan rasional lainnya
yang ia rasakan menghalangi kemajuan ruhaninya.>

Adapun periode ketiga adalah periode Said Ketiga (Sa’id al-S/a>lis[) yang
berlangsung pada masa sepuluh tahun menjelang akhir hayatnya yang bermula dari
tahun 1950 M hingga tahun 1960 M. Sebagian masa tua Nursi ini, ia habiskan untuk
menyimak dan melakukan revisi atas salinan-salinan Risale-i Nur, mencetak dan
menyebarkan karyanya ini sebanyak mungkin, melakukan kunjungan kepada para
murid dan simpatisan gerakan Nur di samping melakukan regenerasi kaum muda
untuk melanjutkan misi dakwahnya ke depan.®

Selama sekitar 25 tahun perjalanan hidupnya, Said Nursi menjalani kehidupan
berat di tempat pengasingan dan penjara karena menentang kebijakan dan kampanye
sekularisasi yang dilancarkan oleh pemerintahan Partai Rakyat Republik (Cumhuriyet
Halk Partisi) yang dipimpin oleh Mustafa Kemal.” Setidak-tidaknya selama hidupnya
Nursi mengalami tiga kali pembuangan ke tempat terpencil dan tiga kali dikurung
dalam tahanan antara tahun 1927-1950 M. Namun dalam keadaan seperti inilah
sebagian besar karyanya “Risale-i Nur” dapat ia tulis secara sembunyi-sembunyi dan
disebarkan oleh murid-muridnya ke segala penjuru Turki dan beberapa kawasan dunia
I[slam lainnya.8

Doktrin utama yang menjadi karakteristik gerakan Risale-i Nur adalah
menggunakan nalar dan hati untuk mengungkap kebenaran al-Quran, menjelaskan
hakikat penciptaan alam semesta serta bertujuan menyelamatkan iman. Gerakan Nur

4 Muhammad Faiz & Ibnor Azli, “Unsur Sufisme Dalam Konsep Pendidikan Said Nursi” dalam NIZHAM,
(Lampung: Program Pascasarjana STAIN Jurai Siwo Metro), Vol. 4 No. 02/ Juli-Desember 2015, h. 185.
5 Sukran Vahide, Biografi Intelektual Bediuzzaman Said Nursi, (Jakarta: Anatolia Prenada, 2007) h. 199-
200.

6 Ibid, h. 343-344.

7Mustafa Kemal (1881-1938 M) menjadi presiden pertama Turki pada 29 Oktober 1923. (lihat Abdul
Latip Talib, Mustafa Kamal Ataturk Penegak Agenda Yahudi, (Selangor: PTS Litera Utama Sdn. Bhd,
2011).

8 Muhammad Faiz, “Integrasi Nilai Spiritual, Intelektual dan Moral Dalam Konsep Pendidikan Said
Nursi”dalam AR-RISALAH, (Banyuwangi: Institut Agama Islam (IAI) Ibrahimy, 2013), Vol. XI No. 1/ April
2013, h. 22.

Konsep Deradikalisasi | 45



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

yang diperjuangkan oleh Nursi bersama para muridnya ini berusaha untuk
memperjuangkan iman dan menyebarkan al-Quran dengan cara yang damai melalui
aksi-aksi dan amaliah yang positif (al-'‘amal al-i>ja>bi).?

Di antara perjuangan positif Nursi dalam upaya memperbaiki kondisi Turki dan
dunia Islam saat itu adalah konsistensinya dalam menulis “Risale-i Nur” sebagai sarana
menyampaikan solusi atas problematika umat. Karya magnum opus-nya ini
mengandung lebih dari 130 risalah yang terdiri lebih dari 6000 halaman yang ditulis
dalam bahasa Turki dan 15 risalah lainnya ditulis dalam bahasa Arab. Risalah ini terdiri
dari sembilan jilid buku yang bertajuk (1) al-Kalima>t, (2) al-Maktu>ba>t, (3) al-
Lama'a>t, (4) al-Syua>’a>t, (5) Isya>ra>t al-Ija>z fi Mad{an al-I1>ja>z, (6) al-Mas[nawi
al-‘Arabi al-Nu>ri, (7) al-Mala>h{iq, (8) S{ayqal al-Isla>m dan terakhir jilid (9) Si>rah
Z[a>tiyah yang merupakan biografi kehidupan Said Nursi.

Pengertian Radikalisme dan Terorisme

Secara semantik, radikalisme adalah faham atau aliran yang menginginkan
perubahan atau pembaharuan sosial dan politik dengan cara kekerasan atau secara
drastis. Asal kata “radikalisme” diambil dari bahasa Inggris radical yang mempunyai
arti “sampai ke akar-akarnya”. Sedangkan pendapat lain menyatakan radikalisme
berasal dari kata radix, yang juga berarti “akar”. Dengan demikian orang-orang radikal
adalah orang yang menginginkan perubahan terhadap situasi yang ada dengan
melakukan tindakan sporadis sampai ke akar-akarnya. Adapun dalam Ensiklopedia
Nasional Indonesia, radikalisme secara bahasa berarti aliran yang ekstrim, fundamental
atau mengakar.10

Radikalisme dapat dipahami sebagai suatu sikap atau posisi yang mendambakan
perubahan terhadap status quo dengan cara menghancurkannya secara total dan
menggantinya dengan sesuatu yang baru sama sekali. Pada kebiasaannya tindakan
yang dilakukan tersebut bersifat revolusioner secara drastis melalui jalan kekerasan
(violence) dan perilaku yang ekstrim.!! Pendapat yang lain menambahkan ciri khas
pemikiran radikal yang menjadi karakteristik suatu kelompok antara lain seperti: sikap
intoleran terhadap keyakinan dan pemahaman yang berbeda, sikap fanatik dengan
merasa dirinya saja yang benar, sikap eksklusif dan enggan berdialog, serta tindakan
revolusioner dalam upaya mencapai tujuan meski dengan menggunakan kekerasan.12

Secara konseptual istilah radikalisme sebenarnya mengalami perkembangan
makna. Menurut Farish A. Noor seperti dalam kajian Abdul Mukti menerangkan bahwa
telah terjadi peralihan paradigma dan wacana yang menyebabkan bercampuraduknya

9 Sukran Vahide, Biografi Intelektual..., h. 365.

10 Abdul Mukti Ro’uf, “Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru” dalam ULUMUNA,
(Mataram: IAIN Mataram, 2007), Vol. XI No. 1/ Juni 2007, h. 160-161.

11 M. Amin Rais, Cakrawala Islam, (Bandung: Mizan, 1999), h. 132.

12 Emna Laisa, “Islam dan Radikalisme”, dalam ISLAMUNA, (Pamekasan: STAIN Pamekasan, 2014), Vol.
[ No. 1/ Juni 2014, h. 3.

46 | Muhammad Faiz



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

antara konsep radikalisme dan militan. Pengertian radikalisme menurut penuturan
Abdul Mukti, pertama-tama harus diletakkan secara netral-akademik sebagaimana
definisi yang dilontarkan oleh Sartono Kartodirjo, yaitu sebagai “gerakan sosial yang
menolak secara menyeluruh tertib sosial yang sedang berlaku yang ditandai dengan
kejengkelan moral yang kuat untuk menentang dan bermusuhan dengan kaum yang
punya hak-hak istimewa dan yang berkuasa”.13

Karena pendefinisian pada umumnya merupakan sebuah konsep yang selalu
menyertakan kemungkinan untuk berubah, maka konsep radikalisme pun demikian
juga bisa berubah kepada makna positif dan negatif.1# Menurut kajian Emna Laisa,
radikalisme tidaklah serta-merta menjadi sinonim dengan tindakan yang ekstrim dan
selalu berujung dengan kekerasan. Sebab ia dapat bermakna positif jika dijalankan
dengan pemahaman agama yang komprehensif dan diamalkan dalam ranah privat.15
Adapun dalam makalah ini pengertian radikalisme yang dimaksud adalah paham yang
melandaskan aksi pada kekerasan dan pemaksaan dalam ranah (antar) agama maupun
dalam nuansa keberagamaan yang bersifat negatif dan destruktif.

Sedangkan terorisme secara umum dipahami sebagai tindakan yang
menimbulkan teror (ketakutan). Dalam bahasa Arab disebut dengan istilah al-
irha>biyyah. Secara etimologi kata al-irha>b adalah berasal dari kata kerja arhaba-
yurhibu yang mempunyai akar kata rahiba, yang mempunyai arti melakukan intimidasi
atau ancaman.l® Sinonim dengan akar kata ini adalah akha>fa (menciptakan
ketakutan), dan fazza’a (membuat kengerian/kegetaran). Manakala dari segi
terminologi pengertian al-irha>b adalah rasa takut yang ditimbulkan akibat aksi-aksi
kekerasan, seperti pembunuhan, pengeboman dan perusakan. Adapun pengertian al-
irha>bi (terrorist) adalah orang yang menempubh jalan teror dan kekerasan tersebut.1?

Menurut laporan Imam Mustofa, sebagaimana dalam kajian Loudewijk F. Paulus,
terorisme dapat lahir karena dilatarbelakangi oleh berbagai motif dan sebab. Di antara
motif utama yang mendorong munculnya terorisme adalah alasan rasional, psikologi
dan budaya. Adapun sebab-sebab lainnya hanyalah merupakan perluasan dan
penjabaran dari ketiga motif utama tersebut. Termasuk aksi-aksi terorisme yang terjadi
karena alasan dan motivasi agama seperti diungkapkan dalam kajian Whittaker.
Munculnya sentimen agama tentu juga dapat memicu tumbuhnya aksi radikalisme dan
tindakan terorisme.18

13 Abdul Mukti Ro’uf, “Mengurai Radikalisme Agama...”, h. 161.

14 Ibid, h. 162.

15 Emna Laisa, “Islam dan Radikalisme”, h. 2.

16 Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir, (Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), h. 539.

17 Kasjim Salenda, “Terorisme Dalam Perspektif Hukum Islam” dalam ULUMUNA, (Mataram: [AIN
Mataram, 2009), Vol. XIII No. 1/ Juni 2009, h. 83-84.

18 Imam Mustofa, “Deradikalisasi Ajaran Agama: Urgensi, Problem dan Solusinya”, dalam AKADEMIKA,
(Lampung: STAIN Jurai Siwo Metro), Vol. 16 No.2 /Desember 2011, h. 7.

Konsep Deradikalisasi | 47



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Urgensi Deradikalisasi dan Kontra Terorisme

Deradikalisasi adalah satu upaya dalam menanggulangi penyesatan paham agama
yang mengedepankan tindakan irrasional, rigid, menindas dan sering menggunakan
kekerasan, yang mana semestinya agama menampakkan wajahnya yang penuh dengan
nilai-nilai toleransi (tasa>muh{), moderat (tawassut{/wasat{i), lurus dalam bingkai
keadilan (i’tida>I) dan menjadi rahmat bagi alam (rahmabh li al-‘a>lami>n).

Sepertimana laporan Mustofa dalam kajian Jeffrie Geovanie “deradikalisasi agama
merupakan upaya untuk menanamkan pemahaman agama yang ramah dan damai
dalam perspektif kebhinekaan sehingga setiap pemeluk agama mau menerima
perbedaan dengan wajar (tulus) dan lapang dada. Karena merespon perbedaan secara
radikal, tanpa kompromi bertentangan dengan ajaran kedamaian agama”.1?

Upaya deradikaliasi yang berkesan (impresif) tentu membutuhkan waktu yang
tidak sebentar, karena ia juga mencakup proses deideologisasi atas pemahaman yang
telah terbangun sebelumnya. Oleh demikian deradikalisasi harus dilakukan dengan
menggunakan pelbagai pendekatan yang positif baik dari segi psikologi, keagamaan,
sosial-budaya, ekonomi, hukum dan kekuasaan (politik) dalam tempoh yang panjang.

Adapun kontra terorisme merupakan upaya untuk menanggulangi gangguan
teror yang dilancarkan oleh para terrorist yang menginginkan ketidakstabilan kondisi
masyarakat, memecah integrasi sosial dan pemaksaan agenda kelompoknya yang
sering kali menggunakan tindak kekerasan dalam aksinya. Terorisme ini dapat lahir
dari benih puritanisme yang kemudian berubah ke arah radikalisme dan ekstrimisme.20

Dengan demikian masih maraknya aksi-aksi radikalisme dan terorisme hingga
saat ini semakin menguatkan urgensi akan upaya deradikalisasi dan kontra terorisme
dengan mendorong semua pihak untuk terus berpartisipasi aktif meredam perilaku
kekerasan dalam kapasitas masing-masing sebagai warga negara yang mencintai
keutuhan bangsa dan negaranya. Dalam praktiknya upaya deradikalisasi dan kontra
terorisme dengan pendekatan agama misalnya akan menemui beberapa tantangannya
tersendiri, sebab orang-orang yang sudah terkena doktrin radikal akan sangat
tergantung respon dan penerimaannya terhadap program deradikalisasi ini kepada
latar belakang pemahaman agama yang dia miliki sebelumnya.

Indoktrinasi faham radikal kepada orang-orang yang awam dan minim
pemahaman agamanya tentu akan lebih mudah dibandingkan dengan transformasi
ajaran radikal kepada orang-orang yang telah luas wawasan dan dialektika
keagamaannya. Bahkan kecenderungan terinfeksi virus radikal ini akan sangat kecil
jika seseorang secara basic berpikiran terbuka dan mau membaca berbagai sumber
literatur yang berbeda di luar pemahaman yang sudah dimilikinya.

Tantangan selanjutnya terletak pada konsep deradikalisasi dan kontra terorisme
yang sesuai sehingga mempunyai impak positif dalam mengurangkan amaliah dan
tindak kekerasan yang mengorbankan kemanusiaan sehingga detik ini. Oleh itulah

19 Ibid, h. 4.
20 Emna Laisa, “Islam dan Radikalisme”, h. 15.

48 | Muhammad Faiz



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

tulisan singkat ini akan mengupas konsep Said Nursi dalam upaya memerangi
radikalisme dan terorisme dengan “Aksi positif” (al-'amal al-i>ja>bi) sebagai jargonnya.
Solusi yang ditawarkan Nursi ini merupakan intisari dari karyanya Risale-i Nur yang
meliputi: 1) pembenahan dalam bidang pendidikan, 2) mengedepankan rasa cinta dan
kasih sayang sesama insan, serta 3) menggelorakan Jihad Ma'nawi sebagai alternatif
dari pemaknaan jihad yang banyak diterapkan dan disalahartikan oleh kaum radikal
dan para pemuja teror.

AKksi Positif Sebagai Solusi Mengatasi Radikalisme dan Terorisme

Aksi positif (al-'‘amal al-i>ja>bi) dengan menghindari aksi destruktif dan negatif
(al-‘amal al-takhri>bi wa al-salbi>) merupakan prinsip dasar dari konsep yang digagas
oleh Said Nursi sebagai upaya mengatasi laju radikalisme dan terorisme. Menurut
kajian Ala’uddin Basyar?! sikap positif merupakan kaidah dasar yang melandasi karya
masterpiece Nursi, yakni Risale-i Nur, yang telah menyumbangkan peranan berarti
dalam keikutsertaannya menjaga stabilitas negara Turki pada saat menjelang jatuhnya
kuasa Khilafah Usmaniyah dan masa transisi periode kekuasaan kepada pemerintahan
Republik Turki.

Menurut Ala’uddin sikap positif yang dikampanyekan Said Nursi dilandasi oleh
beberapa nilai utama, yaitu antara lain harus dilandasi oleh ilmu (al-ilm), pengetahuan
(al-ma’rifah), dakwah (al-tabli>g), sifat qana’ah (al-igna>’), cinta (al-wudd) dan rasa
kasih sayang (al-syafaqah) antar sesama.?? Nilai-nilai inilah yang telah membangun
pribadi Nursi menjadi sosok pelopor perdamaian dan pergerakan Islam yang positif di
Turki ketika berhadapan dengan tuntutan disintegrasi bangsa oleh kelompok separatis
Kurdi dan ancaman tindakan anarkisme kelompok radikal lain yang mengancam
stabilitas keamanan negara serta serangan kolonial yang ingin meruntuhkan kuasa
Turki Usmani.

Menurut Said Nursi untuk menjaga stabilitas kehidupan sosial serta menghindari
perpecahan dan berlakunya kekacauan dalam kehidupan masyarakat diperlukan lima
prinsip utama yang harus menjadi kesepakatan dan kesadaran bersama, yaitu: 1)
adanya sikap saling menghormati (al-ih{tira>m al-mutaba>dil) antar warga, 2) sifat
kasih sayang antar sesama (al-syafaqgah wa al-rahmah), 3) menjauhi larangan dan
pelanggaran-pelanggaran hukum (al-ibti’a>d ‘an al-h{ara>m), 4) menjaga keamanan
bersama (al-hifa>z{ ‘ala> al-amn) serta 5) mendahulukan ketaatan pada aturan yang
telah disepakati bersama (nabz/u al-faud{a wa al-gauga>iyyah wa al-dukhu>l fi al-
t{a>’ah).?3 Landasan yang menjadi pijakan pandangan dan pemikiran positif Said Nursi

21 Prof. Dr. Ala’uddin Basyar lahir di Turki pada tahun 1947, beliau menulis buku yang berjudul “al-
Kalimat min al-Nur” yang menghimpun istilah-istilah baru yang digagas oleh Said Nursi di dalam
karyanya Risale-i Nur.

22 Ala’uddin Basyar “al-‘Amal al-lja>bi al-Qa>’idah al-S|a>bitah Li Umrin Madi>d” dalam AL-NUR,
(Istanbul: The Istanbul Foundation For Science and Culture, 2012), Vol. 6, Juli 2012, h. 127.

23 Said Nursi, Sirah Z|a>tiyah, h. 443-444.

Konsep Deradikalisasi | 49



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

di atas adalah penghayatan yang mendalam terhadap ayat al-Quran, surat al-Isra’ ayat
15:

A1 339 81y 45 Y

Yang artinya: “Dan seseorang yang berdosa tidak dapat memikul dosa orang lain”.
Menurut Nursi ayat tersebut menerangkan bahwa tidaklah boleh memberikan
hukuman kepada seseorang akibat dosa dan kesalahan yang dilakukan oleh orang
lain.24# Pemahaman ini sekaligus meruntuhkan ideologi radikal yang bersifat destruktif
(al-takhribi) yang dipahami sebagian kelompok yang mengatasnamakan agama yang
sering melancarkan aksi teror karena tidak puas dengan tatanan dunia yang tidak adil,
namun dengan melakukan tindakan perusakan yang kontra-produktif sehingga tanpa
sadar telah memperpanjang siklus kerusakan (al-fasa>d) itu sendiri.

Sebagai respon atas aksi-aksi radikalisme dan terorisme yang merusak tatanan
sosial dan menyudutkan instansi agama, Said Nursi menawarkan beberapa solusi untuk
mengatasi permasalahan ini sebagaimana ia tulis dalam jilid-jilid karyanya Risale-i Nur.
Sebagai solusi utama, pertama Nursi mengusulkan perbaikan dan pembenahan dunia
pendidikan secara konseptual, kedua ia mengampanyekan jalan cinta dan kasih sayang
sebagai asas perjuangan, ketiga ia menggelorakan jihad maknawi atau perjuangan
moral sebagai upaya deradikalisasi dan kontra terhadap terorisme.

1) Pembenahan Institusi Pendidikan

Dunia pendidikan menurut Said Nursi memerlukan pembenahan konseptual yang
mendasar agar berdampak positif dalam melahirkan generasi yang moderat dan
mempunyai sisi kemanusiaan yang kuat. Konsep pendidikan yang tepat menurut Nursi
adalah integrasi dari tiga unsur utama pembentuknya, yakni memadukan ilmu-ilmu
keagamaan (al-‘ulu>m al-di>niyyah) dengan ilmu pengetahuan semesta modern (al-
‘ulu>m al-kauniyyah al-hadis/ah) serta nilai-nilai moral yang diserap dari pengajaran
sufistik.25

Menurut Nursi ilmu agama merupakan cahaya penerang kalbu sedangkan ilmu
sains modern adalah sinar yang menerangi akal di mana keduanya dapat
menyelamatkan manusia dari pelbagai syubhat pemikiran dan ketertipuan nalar.26
Oleh karena itu perpaduan kedua-duanya akan melahirkan hakikat (kebenaran),
adapun sebaliknya memisahkan keduanya hanya akan menimbulkan fanatisme sempit
dan kecelaruan intelektual.2” Sebagaimana juga metafora lainnya yang digunakan oleh
Nursi untuk menggambarkan pentingnya keilmuan dasar agama dan keilmuan sains
(kosmik) modern sebagai dua pasang sayap burung yang tak mungkin terpisahkan.

24 Said Nursi, al-Mala>h{iq, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 400.

25 Said Nursi, S{ayqal al-Isla>m, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 404. Lihat juga Muhammad Faiz & Ibnor
Azli, “Unsur Sufisme...”, h. 190.

26 Said Nursi,Sirah Z[a>tiyah, h. 568-572.

27 Ibid, h. 402.

50 | Muhammad Faiz



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Paradigma Nursi ini tentu berbeda sebagaimana dilontarkan oleh sebagian
ilmuwan (scientist) kontemporer yang masih berfikiran distortif dan menganggap
hakikat ilmu agama tidak mempunyai korelasi kebenaran dengan sains modern.
Sedangkan Nursi secara terang-terangan membantah cara pandang seperti itu, sebab
dalam konsep Nursi ilmu sains kekinian merupakan sarana untuk mengabdi kepada
keimanan (khidmahima>niyyah). Nursi juga berusaha mengungkap kedalaman
pengetahuan yang belum terungkap di dalam al-Qur’an demi dapat menjelaskan
hakikat agama Islam.28 Dalam keyakinan Nursi, Islam merupakan tuan dan pembimbing
bagi segala ilmu, Islam menurutnya adalah sumber dan rahim bagi lahirnya segala
keilmuan.2?

Dalam konsep pendidikan Nursi, metode (manhaj) dan asas pembelajaran yang
digunakan adalah kajian terhadap topik-topik utama yang bersumber dari pengajaran
al-Quran dan al-Hadis serta pandangan-pandangan ilmiah para ulama yang
sebagiannya telah ia tulis di dalam karyanya Risale-i Nur.3? Risalah ini secara umum
merupakan tafsir maknawi terhadap ayat-ayat al-Quran yang membawa visi utama
menyelamatkan keimanan (inqa>z{ al-ima>n) dan mengungkapkan kebenaran al-
Quran.

Risalah Nursi ini merupakan ruh atas konsep pendidikan yang digagasnya yang
memiliki cita-cita melahirkan generasi ulama yang mendalam ilmu agamanya dan
sekaligus menguasai sains dan teknologi modern sebagai media mencapai kesadaran
sepenuhnya atas hakikat penciptaan diri manusia sebagai hamba Tuhan (maqa>m al-
‘ubudiyyah) namun dengan tetap mengedepankan nilai-nilai moral (akhlak mulia) baik
kepada Allah s.w.t., sesama manusia, maupun terhadap alam semesta.31

Karena itu Said Nursi pernah menggagas satu konsep pendidikan yang
diyakininya dapat menjadi solusi mendasar atas segala permasalahan yang dialami
bangsa Turki dan negeri-negeri Islam secara umumnya. Dia meyakini bahwa perbaikan
satu generasi memerlukan perjuangan panjang dan harus dilakukan dengan bertahap
dan dengan cara yang positif dengan penuh kesabaran.32

Atas dorongan itulah pada tahun 1907 M Said Nursi pergi ke Istanbul untuk
menyampaikan gagasannya kepada penguasa Khilafah Usmaniyah ketika itu, Sultan
Abdul Hamid II, terkait perbaikan dunia pendidikan yang dilihatnya sebagai solusi atas
keterpurukan bangsa Turki. Saat itu Nursi memelopori berdirinya lembaga pendidikan
yang ia namakan “Madrasah al-Zahra”33 sebagai model pendidikan yang memadukan

28 Azad Said, Said Nursi: Harakatuhu Wa Masyru’uhu al-Ishla>hi Fi Turkiya>, (Damaskus: Dar al-Zaman,
2008), h. 324.

29 Said Nursi,S{ayqal al-Isla>m, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 21.

30 Muhammad Faiz & Ibnor Azli, “Unsur Sufisme...”, h. 190.

31 Muhammad Faiz, “Integrasi Nilai Spiritual.., h. 24-25.

32 Sukran Vahide, Biografi Intelektual..., h. 24-36.

33 Nama “Madrasah al-Zahra” terinspirasi dari nama Universitas al-Azhar di Mesir yang merupakan
universitas [slam tertua yang menjadi kiblat ilmu di seantero dunia Islam. Namun karena letaknya di

Konsep Deradikalisasi | 51



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

tiga sistem pendidikan yang telah ada saat itu, yaitu sistem medrese sebagai pusat
pengajaran ilmu-ilmu agama, mekteb atau sekolah umum konvensional sebagai tempat
pengajaran ilmu sains modern dan teknologi serta tekke3* (za>wiyah) tasawuf yang
merupakan pusat kegiatan tarekat sufi yang banyak tersebar di seluruh pelosok Turki.3>
Wujudnya lembaga keilmuan yang komprehensif dan holistik sebagaimana
digagas oleh Said Nursi di atas diharapkan dapat melahirkan generasi yang
berintegritas, bermoral mulia, cinta kemanusiaan, mempunyai pemahaman keagamaan
yang mengakar (radical) dalam artian sesungguhnya yang berdimensi positif
(memahami agama secara mendalam), berpikiran inklusif, mengedepankan
persaudaraan sesama insan serta jauh dari sifat teror dan anarkis.
2) Memilih Jalan Cinta dan Kasih Sayang

Ajakan kepada jalan cinta (al-mahabbah) merupakan salah satu dari enam poin
utama dari isi pidato keumatan dan kebangsaan yang pernah disampaikan Said Nursi
di Damaskus, Suriah pada tahun 1911 M di Masjid Jami’ Bani Umayyah yang dihadiri
oleh ribuan umat Islam dengan ratusan di antaranya adalah para ulama dan kaum
cendekiawan dari penjuru negeri Syam.3¢ Dalam pengamatan Nursi umat Islam era
modern kini sedang meradang karena menderita enam penyakit akut yang sedang
menyerangnya, yaitu 1) hidup dalam keputusasaan (haya>t al-ya’s), 2) hilangnya
kejujuran dalam kehidupan sosial dan politik, 3) cinta permusuhan (hubb al-‘ada>wah),
4) belitan kebodohan (al-jahl), 5) despotisme (al-istibda>d)37 dan 6) sifat egoisme.38

Menurut pandangan Said Nursi dalam kehidupan ini tidak ada yang lebih layak
untuk dicintai kecuali cinta itu sendiri dan tidak ada yang lebih patut dibenci dan
dimusuhi kecuali rasa kebencian dan permusuhan itu sendiri.3? Sifat cinta dan rasa

belahan benua Afrika, maka menurut Said Nursi perlu didirikan universitas serupa di belahan benua
Asia. Oleh itu dipilih wilayah Turki bagian timur sebagai basis keilmuan yang memadukan ilmu syariah
(diniyah) dan ilmu modern (hadis/ah) karena letaknya yang strategis di antara wilayah India, negara-
negara Arab, Iran, Kaukasia dan Turkistan.

34 Tekke merupakan bahasa Turki yang diadopsi dari bahasa Arab “takiyyah” (bentuk pluralnya
taka>ya>) yang mempunyai arti sinonim dengan “zawiyah” (plural: zawa>ya>) yakni serupa pondok
pesantren sebagai pusat belajar komunitas sufi yang terdiri dari bangunan masjid (mushalla) dan
kompleks perumahan santri beserta guru atau mursyid tasawuf yang tersebar di berbagai kawasan di
Turki pada masa kekuasaan Usmaniyah (lihat Abdul Fatah,al-Ulama> al-Uzza>b allaz{ina A>s|aru> al-
Ilm ala> al-Zawa>j, (Beirut: Dar al-Basya'ir al-Islamiyyah, 1999), h. 239).

35 Muhammad Faiz & Ibnor Azli, “Unsur Sufisme...”, h. 187-188.

36 Pidato Said Nursi ini dikenal dengan “Khutbah Syamiyah” (Damascus Sermon) yang berisi penjelasan
mengenai enam penyakit ruhani yang tengah diderita oleh umat manusia pada umumnya dan umat
Islam pada khususnya. Sekaligus Nursi menawarkan enam solusi sebagai penawar keenam penyakit itu.
37 Despotisme adalah penindasan, perlakuan kepada orang lain secara semena-mena. Yakni pemaksaan
yang dipayungi kekuasaan yang bersumber dari pendapat satu orang. Despotisme merupakan landasan
bagi tirani yang menjadi lahan subur terjadinya eksploitasi yang menafikan kemanusiaan (Lihat Sukran
Vahide, Biografi Intelektual.., h. 98).

38 Said Nursi, Sirah Z|a>tiyah, h. 142.

39 Said Nursi, S{ayqal al-Isla>m, h. 478.

52 | Muhammad Faiz



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

kasih sayang merupakan rumah besar bagi kemanusiaan yang ironisnya semakin rapuh
di era kemajuan zaman akhir-akhir ini. Maraknya aksi anarkisme, radikalisme dan
tindak terorisme hingga saat ini merupakan indikasi semakin parahnya penyakit
manusia yang berupa sifat permusuhan (hubb al-‘ada>wah) yang pada dasarnya
bertentangan dengan fitrah penciptaannya.

Dalam merawat rasa cinta kepada sesama, Said Nursi memberikan landasan dalil
dari hadit Nabi S.AW. yang memberikan peringatan kepada muslim yang sedang
berselisih dengan saudara muslim lainnya agar tidak saling berdiam diri tanpa tegur
sapa lebih dari tiga hari. Sebaliknya hendaklah satu di antara keduanya terlebih dahulu
menyapa dan menyampaikan salam (pesan perdamaian) sehingga dialah yang dinilai
sebagai orang yang paling baik di antara keduanya.4?

Menurut Nursi sifat permusuhan sesama manusia merupakan bentuk kezaliman
baik dilihat dari segi hakikat maupun hikmahnya. Ia lantas juga memberikan contoh
beberapa paradigma yang tidak tepat yang dipahami oleh sebagian kalangan sehingga
dapat memicu rasa permusuhan. Misalnya pandangan sebagian orang yang
mengatakan “sungguh hanya pendapatku lah yang paling tepat, bukan pendapat yang
lain”. Pandangan ini merupakan cermin kesempitan berpikir seseorang yang meyakini
bahwa hanya dirinya yang paling benar dan selamat, sedangkan yang lain adalah salah
dan sesat.

Sebaliknya menurut Nursi paradigma seperti itu semestinya dirubah kepada
pandangan yang lebih positif, sehingga pernyataan yang tepat adalah “sungguh
pendapatku ini adalah benar dan lebih baik”. Dengan demikian kalimat seperti ini hanya
akan menegaskan kebenaran pendapatnya pribadi tanpa menafikan kemungkinan
kebenaran pendapat orang lain.#! Cara berpikir yang inklusif dan membuka diri atas
pendapat dan pandangan orang lain inilah yang akan menjauhkan seseorang dari
merasa paling benar sendiri sehingga menyelamatkan diri dari pemikiran
fundamentalis sempit yang hanya akan melahirkan radikalisme dan akhirnya berujung
dengan aksi-aksi terorisme.

3) Menggelorakan Jihad Maknawi

Adapun solusi terakhir yang disuarakan Said Nursi untuk mengatasi maraknya
aksi radikalisme dan terorisme adalah dengan memperjuangkan jihad maknawi (al-
jiha>d al-ma’nawi) atau jihad moral dan spiritual (ruha>niyah). Bentuk perjuangannya
di sini adalah melalui tindakan positif dan langkah damai dengan menjaga stabilitas
keamanan dalam negeri (ta’min al-amn al-da>khili) dan mencegah terjadinya tindakan
anarkis yang merusak, utamanya kerusakan yang berupa non-fisik (al-takhri>ba>t al-
ma’nawiyyah).42

40 Hadits ini diriwayatkan oleh al-Bukhari dalam bab al-Adab dan bab al-Isti’dzan serta diriwayat oleh
Muslim di dalam bab al-Birr.

41 Said Nursi, al-Maktu>ba>t, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 325-327.

42 Said Nursi, al-Mala>hig, h. 400.

Konsep Deradikalisasi | 53



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti
IAI Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Adapun perjuangan untuk membela Islam namun dilakukan dengan metode
secara langsung, keras dan melalui jalur politik (busuk) menurut Said Nursi adalah
perjuangan yang bercorak materi (al-jiha>d al-ma>ddi) dan dalam penilaiannya tidak
akan menyelesaikan masalah secara mendasar.43 Malahan sebaliknya dikhawatirkan
akan dapat memberikan citra yang buruk terhadap wajah sebenarnya Islam yang teduh
dan penuh kasih sayang.

Perjuangan positif yang ideal bagi Nursi sebagaimana yang telah ditunjukkan
oleh gerakan Risale-i Nur yang dirintisnya adalah perjuangan yang didasari oleh rasa
kasih sayang antar sesama (al-syafaqah), rasa keadilan (al-‘adl), kebenaran (al-h{aq),
hakikat (al-h{aqi>qah) dan perasaan sepenanggungan (al-tad{a>mun) untuk
menempuh jalur perjuangan non-politis atau terlibat dalam perebutan kekuasaan
secara praktis.+4

Perjuangan moral sejatinya menurut Said Nursi adalah perjuangan melawan
tindakan destruktif yang bersifat non-materi (maknawi), karena itu solusinya perlu
dilakukan melalui tindakan positif yang bersifat maknawi atau non-materi juga. Adapun
puncak dari perjuangan maknawi ini menurut Nursi adalah perkhidmatan dalam
mengokohkan iman umat Islam dari kekufuran mutlak (atesime), bahkan khidmat
keimanan ini ia nilai sebagai simbol teragung dari tindakan positif yang mungkin
dilakukan seseorang.4> Sebab ideologi ateis ini menurut Nursi adalah di antara pemicu
utama berlakunya tindakan anarkis dan teroris (al-faud{a wa al-irha>b) di dunia
modern ini.46

Gagasan jihad maknawi ini pada dasarnya merupakan transformasi pemaknaan
jihad sebenarnya yang pada praktiknya banyak disalahgunakan dan dimanfaatkan oleh
kalangan radikalis dan teroris. Mereka dalam aksi-aksinya tidak jarang memberikan
doktrin “jihad suci” sebagai pembenaran atas tindak terorisme yang mereka lancarkan,
baik untuk menarik minat dalam proses rekruitmen anggota baru maupun dalam
eksekusi tindakan mereka sendiri.

Pemaknaan term “jihad” secara salah oleh sebagian kecil kalangan ini merupakan
permasalahan internal umat Islam sendiri sehingga membentuk citra dan kesan negatif,
baik terhadap istilah jihad (sebagai ajaran yang memang ada dalam Islam) maupun
terhadap masyarakat muslim di seluruh penjuru dunia yang ikut merasakan efek
negatifnya. Sehingga tidak dapat dihindarkan adanya pemaknaan jihad yang identik
dengan terorisme yang sering kali dikaitkan dengan umat Islam yang berasal dari
pandangan para Sarjana Barat.4”

43 Sukran Vahide, Biografi Intelektual..., h. 365.

44 Said Nursi, Sirah Za>tiyah, h. 443.

45 Ala’uddin Basyar, “al-‘Amal al-Ija>bi...”, h. 129.

46 Said Nursi, al-Mala>hiq, h. 403.

47 Lukman Arake, “Pendekatan Hukum Islam Terhadap Jihad dan Terorisme” dalam ULUMUNA,
(Mataram: IAIN Mataram, 2012), Vol. 16 No. 1/ Juni 2012, h. 190.

54 | Muhammad Faiz



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Karena itulah Said Nursi mengalihkan perjuangan fisik umat dalam membela
agama Islam kepada arah perjuangan secara non-materi (moral-spiritual), yakni
dengan jihad maknawi (al-jiha>d al-ma’nawi) dengan jalan mengukuhkan iman di
dalam hati dan mengamalkan tindakan positif dalam kehidupan bermasyarakat demi
tercapainya harmoni kehidupan manusia yang diliputi oleh kebahagiaan hakiki nan
penuh kedamaian sejati.48

KESIMPULAN

Tindak radikalisme dan terorisme yang masih belum hilang dari pemberitaan
nasional maupun dunia internasional hingga detik ini menyisakan pekerjaan rumah
bagi kemanusiaan yang harus terus mengampanyekan perlawanan terhadap aksi
destruktif namun menyikapinya dengan cara dan perjuangan yang positif dan
konstruktif. Sebab jika aksi teror dan kekerasan dilawan dengan aksi yang serupa, maka
hanya akan memperpanjang siklus teror dan tindak kekerasan tersebut terus berulang-
ulang. Oleh itu konsep yang ditawarkan oleh Said Nursi, sosok ulama dan tokoh
kebangsaan Turki ini, dalam menanggulangi aksi radikalisme dan terorisme perlu
diamalkan pada masa Kini.

Dengan menggagas slogan “Aksi Positif” (al-‘amal al-ijja>bi), Said Nursi berusaha
meredam potensi tindak anarkis dan teroris sekaligus mengatasi tindakan tersebut
agar tidak meluas bahkan bisa ditekan agar tidak kembali terjadi di kemudian hari. Di
antara langkah nyata Nursi dalam memerangi anarkisme dan terorisme ini adalah
dengan membenahi sistem pendidikan secara mendasar, menguatkan nilai-nilai positif
dalam kehidupan masyarakat (utamanya persatuan, kasih sayang dan rasa
sepenanggungan) serta dengan menggelorakan jihad moral atau ia sebut dengan Jihad
Maknawi (al-jiha>d al-ma’nawi). Melalui karyanya “Risale-i Nur” yang berjumlah
sembilan jilid dan terdiri lebih dari 6000 halaman telah ia dedikasikan sepenuhnya
untuk kedamaian umat manusia, sebagai lentera penerang kalbu serta petunjuk
kebahagiaan umat yang merupakan tafsir maknawi al-Quran yang memancarkan nilai-
nilai humanis dan rahmat bagi sekalian alam.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Ghuddah, Abdul Fatah. al-Ulama al-Uzzab allazina Asaru al-Ilm ala al-Zawaj.
Beirut: Dar al-Basya'ir al-Islamiyyah, 1999.

Arake, Lukman. “Pendekatan Hukum Islam Terhadap Jihad dan Terorisme” dalam
ULUMUNA. Mataram: [AIN Mataram, Vol. 16 No. 1, Juni 2012.

Basyar, Ala’uddin.“Al-Amal al-ljabi al-Qa’idah al-Tsabitah Li Umrin Madid” dalam AL-
NUR. Istanbul: The Istanbul Foundation For Science and Culture, Vol. 6, Juli
2012.

48 Sukran Vahide, Biografi Intelektual..., h. 346.

Konsep Deradikalisasi | 55



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan Peneliti

Al Darussalam Blokagung Banyuwangi
ISBN : 978-602-50015-0-5

Faiz, Muhammad. “Integrasi Nilai Spiritual, Intelektual dan Moral Dalam Konsep
Pendidikan Said Nursi” dalam AR-RISALAH. Banyuwangi: Institut Agama Islam
(IAI) Ibrahimy. Vol. XI No. 1, April 2013.

Faiz, Muhammad & Ibnor Azli, “Unsur Sufisme Dalam Konsep Pendidikan Said Nursi”
dalam NIZHAM. Lampung: Program Pascasarjana STAIN Jurai Siwo Metro, Vol.
4 No. 02, Juli-Desember 2015.

Laisa, Emna. “Islam dan Radikalisme”, dalam ISLAMUNA. Pamekasan: STAIN
Pamekasan, Vol. I No. 1, Juni 2014.

Mulyati, Sri (et.al). Mengenal & Memahami Tarekat-Tarekat Muktabarah Di Indonesia.
Jakarta: Kencana Prenada, 2004.

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus al-Munawwir. Surabaya: Pustaka progressif,
1997.

Mustofa, Imam. “Deradikalisasi Ajaran Agama: Urgensi, Problem dan Solusinya”,
dalamAKADEMIKA. Lampung: STAIN Jurai Siwo Metro, Vol. 16 No. 2, Desember
2011.

Nursi, Said. al-Maktubat. Terj. Ihsan Qasim al-Sahalihi. Kairo: Syarikat Sozler, 2011.

Nursi, Said. al-Malahiq. Terj. Ihsan Qasim al-Sahalihi. Kairo: Syarikat Sozler, 2011.

Nursi, Said. Sayqal al-Islam. Terj. lhsan Qasim al-Sahalihi. Kairo: Syarikat Sozler, 2011.

Nursi, Said. Sirah Zatiyah. Terj. Ihsan Qasim al-Sahalihi. Kairo: Syarikat Sozler, 2011.

Rais, M. Amin. Cakrawala Islam. Bandung: Mizan, 1999.

Ro’uf, Abdul Mukti. “Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru”

dalam ULUMUNA. Mataram: IAIN Mataram, Vol. XI No. 1, Juni 2007.

Said, Azad. Said Nursi: Harakatuhu Wa Masyru’uhu al-Ishlahiy Fi Turkiya. Damaskus:
Daral-Zaman, 2008.

Salenda, Kasjim. “Terorisme Dalam Perspektif Hukum Islam” dalam ULUMUNA.
Mataram: [AIN Mataram, Vol. XIII No. 1, Juni 20009.

Talib, Abdul Latip. Mustafa Kamal Ataturk Penegak Agenda Yahudi. Selangor: PTS
Litera Utama Sdn. Bhd., 2011.

Turner, Colin & Hasan Horkuc. Makers of Islamic Civilization: Said Nursi. London:

Oxford Centre for Islamic Studies, 2009.

Vahide, Sukran. Biografi Intelektual Bediuzzaman Said Nursi. Jakarta: Anatolia

Prenada, 2007.

56 | Muhammad Faiz



