
Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Konsep Deradikalisasi | 43

KONSEP DERADIKALISASI DAN KONTRA TERORISME MENURUT
SAID NURSI

Muhammad FaizUniversiti Kebangsaan MalaysiaEmail : gen_cang@yahoo.com

AbstrakAksi positif (al-‘amal al-i>ja>bi) merupakan kaidah dasar yang menjadiasas pemikiran Said Nursi (1877-1960 M) dalam mewujudkan rasaaman dan kedamaian umat manusia secara umum maupun kebahagiaanduniawi dan ukhrawi umat Islam secara khusus. Amalan positif yangpaling utama menurut Nursi adalah mengokohkan keimanan agartercapai ridha Allah s.w.t., sebab khidmat keimanan menurutnyamerupakan simbol teragung dan puncak dari semua aktifitas positifumat manusia. Oleh itu kajian ini akan mengungkap konsep Said Nursidalam upaya deradikalisasi dan kontra terorisme yang masih menjadimasalah kemanusiaan sehingga kini. Kajian ini menggunakan metodekualitatif dalam menganalisis pemikiran dan gagasan Said Nursimengenai konsep positifnya serta menghindari tindakan destruktifberdasarkan kajian kepustakaan terhadap karyanya Risale-i Nur. Diantara hasil penting dari kajian ini adalah bahwa asas pemikiran SaidNursi didasarkan atas nilai-nilai al-Quran dan al-Hadis\ yang membawapesan perdamaian dan senantiasa menghindari tindakan negatif.Menurut Nursi, pembenahan bidang pendidikan, penguatan nilai-nilaipositif dalam kehidupan sosial dengan mengedepankan cinta dan kasihsayang sesama serta gagasan jihad maknawi (al-jiha>d al-ma’nawi)merupakan solusi nyata untuk menyelamatkan kemanusiaan dariradikalisme dan terorisme.
Kata Kunci: Aksi Positif, Deradikalisasi, Kontra Terorisme, dan Jihad
Maknawi.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

44 | Muhammad Faiz

Abstract

Positive action (al-'amal al-i>ja>bi) is a basic rule which became
the principle thought of Said Nursi (1877-1960) in creating a sense of
security and peace of mankind in general and happiness especially for
Muslims in this day and hereafter. The most important positive deeds
according to Nursi is affirming faith in order to achieve the pleasure of
Allah s.w.t., because for Nursi the greatest symbol and the culmination
of all the positive activities of mankind is serving for a faith. Thus, this
study will reveal Nursi’s concept in an effort to de-radicalization and
counter-terrorism as an important issue of humanity until now. This
study uses qualitative methods in analyzing the thoughts and ideas of
Said Nursi in realizing the positive action and avoiding destructive
action based on a review of literature on his work “Risale-i Nur”. The
important results of this study state that the principle thought of Nursi
is based on the values of al-Quran and al-Hadith who brought the
message of peace and always avoid the negative actions. According to
Nursi, edifying the education, strengthening positive values in social life
by promoting love and affection and initiating the true jihad (al-jiha>d
al-ma'nawi) are real solutions to save humanity from radicalism and
terrorism.

Keywords : Positive Action, De-radicalization, Counter-terrorism, and
al-Jiha>d al-Ma’nawi.

PendahuluanSaid Nursi (1877-1960 M) yang mendapat julukan Bediuzzaman1 dilahirkan didesa Nurs, wilayah Isparit, Anatolia bagian Timur, Turki.2 Anak keempat dari tujuhbersaudara ini lahir di tengah keluarga suku Kurdi dari pasangan Molla Mirza danNuriyah. Ayahnya biasa dipanggil dengan sufi Mirza merupakan generasi kedua utusandakwah yang dikirim dari Cizre di wilayah Tigris untuk menyebarkan agama dikawasan itu, sedangkan ibunya Nuriyah berasal dari kampung Bilkan yang berjarak tigajam dari kampung Nurs.3Said Nursi kecil dikenal memiliki kecerdasan di atas rata-rata anak seusianyaserta menampakkan minatnya yang kuat dalam mendalami ilmu (baik agama mahupun
1Bediuzzaman artinya keajaiban zaman. Menurut guru spiritualnya, syekh Fethullah Efendi, Nursimemiliki kesamaan dengan Bediuzzaman al-Hamadani (969-1007 M) seorang penyair terkenal padamasanya yang masyhur dalam kelebihan daya ingat dan daya fahamnya yang kuat.2 Said Nursi, Sirah Z|a>tiyah, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 57.3 Colin & Hasan, Said Nursi: Makers of Islamic Civilization, (London: Oxford Centre for Islamic Studies,2009), h. 5.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Konsep Deradikalisasi | 45

ilmu sains modern). Ia tumbuh menjadi tokoh yang diperhitungkan di Turki dan duniaIslam pada tahun-tahun menjelang runtuhnya kekhalifahan Usmaniyah dan masa-masaperalihan Turki menjadi negara Republik.4Sukran Vahide membagi kehidupan Said Nursi dalam tiga periode: pertama,periode Said Lama (Sa’id al-Qadi>m) yang berlangsung selama masa kanak-kanak Nursihingga usia mudanya yang ditandai dengan kehidupannya mencari ilmu danpengalaman berpolitik serta keterlibatannya dalam aktifitas sosial dan keummatan.Periode kedua, dinamakan dengan periode Said Baru (Sa’id al-Jadi>d) yang dimulaisetelah masa transformasi paradigma berpikirnya pada sekitar tahun 1920 atau 1921M. Periode kedua ini ditandai dengan kebiasaannya meninggalkan kegaduhankehidupan sosial dan politik, meninggalkan filsafat dan bacaan-bacaan rasional lainnyayang ia rasakan menghalangi kemajuan ruhaninya.5Adapun periode ketiga adalah periode Said Ketiga (Sa’id al-S|a>lis|) yangberlangsung pada masa sepuluh tahun menjelang akhir hayatnya yang bermula daritahun 1950 M hingga tahun 1960 M. Sebagian masa tua Nursi ini, ia habiskan untukmenyimak dan melakukan revisi atas salinan-salinan Risale-i Nur, mencetak danmenyebarkan karyanya ini sebanyak mungkin, melakukan kunjungan kepada paramurid dan simpatisan gerakan Nur di samping melakukan regenerasi kaum mudauntuk melanjutkan misi dakwahnya ke depan.6Selama sekitar 25 tahun perjalanan hidupnya, Said Nursi menjalani kehidupanberat di tempat pengasingan dan penjara karena menentang kebijakan dan kampanyesekularisasi yang dilancarkan oleh pemerintahan Partai Rakyat Republik (Cumhuriyet
Halk Partisi) yang dipimpin oleh Mustafa Kemal.7 Setidak-tidaknya selama hidupnyaNursi mengalami tiga kali pembuangan ke tempat terpencil dan tiga kali dikurungdalam tahanan antara tahun 1927-1950 M. Namun dalam keadaan seperti inilahsebagian besar karyanya “Risale-i Nur” dapat ia tulis secara sembunyi-sembunyi dandisebarkan oleh murid-muridnya ke segala penjuru Turki dan beberapa kawasan duniaIslam lainnya.8Doktrin utama yang menjadi karakteristik gerakan Risale-i Nur adalahmenggunakan nalar dan hati untuk mengungkap kebenaran al-Quran, menjelaskanhakikat penciptaan alam semesta serta bertujuan menyelamatkan iman. Gerakan Nur
4 Muhammad Faiz & Ibnor Azli, “Unsur Sufisme Dalam Konsep Pendidikan Said Nursi” dalam NIZHAM,(Lampung: Program Pascasarjana STAIN Jurai Siwo Metro), Vol. 4 No. 02/ Juli-Desember 2015, h. 185.5 Sukran Vahide, Biografi Intelektual Bediuzzaman Said Nursi, (Jakarta: Anatolia Prenada, 2007) h. 199-200.6 Ibid, h. 343-344.7Mustafa Kemal (1881-1938 M) menjadi presiden pertama Turki pada 29 Oktober 1923. (lihat AbdulLatip Talib, Mustafa Kamal Ataturk Penegak Agenda Yahudi, (Selangor: PTS Litera Utama Sdn. Bhd,2011).8 Muhammad Faiz, “Integrasi Nilai Spiritual, Intelektual dan Moral Dalam Konsep Pendidikan SaidNursi”dalam AR-RISALAH, (Banyuwangi: Institut Agama Islam (IAI) Ibrahimy, 2013), Vol. XI No. 1/ April2013, h. 22.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

46 | Muhammad Faiz

yang diperjuangkan oleh Nursi bersama para muridnya ini berusaha untukmemperjuangkan iman dan menyebarkan al-Quran dengan cara yang damai melaluiaksi-aksi dan amaliah yang positif (al-'amal al-i>ja>bi).9Di antara perjuangan positif Nursi dalam upaya memperbaiki kondisi Turki dandunia Islam saat itu adalah konsistensinya dalam menulis “Risale-i Nur” sebagai saranamenyampaikan solusi atas problematika umat. Karya magnum opus-nya inimengandung lebih dari 130 risalah yang terdiri lebih dari 6000 halaman yang ditulisdalam bahasa Turki dan 15 risalah lainnya ditulis dalam bahasa Arab. Risalah ini terdiridari sembilan jilid buku yang bertajuk (1) al-Kalima>t, (2) al-Maktu>ba>t, (3) al-
Lama’a>t, (4) al-Syua>’a>t, (5) Isya>ra>t al-I’ja>z fi Mad{an al-I>ja>z, (6) al-Mas|nawi
al-‘Arabi al-Nu>ri, (7) al-Mala>h{iq, (8) S{ayqal al-Isla>m dan terakhir jilid (9) Si>rah
Z|a>tiyah yang merupakan biografi kehidupan Said Nursi.
Pengertian Radikalisme dan TerorismeSecara semantik, radikalisme adalah faham atau aliran yang menginginkanperubahan atau pembaharuan sosial dan politik dengan cara kekerasan atau secaradrastis. Asal kata “radikalisme” diambil dari bahasa Inggris radical yang mempunyaiarti “sampai ke akar-akarnya”. Sedangkan pendapat lain menyatakan radikalismeberasal dari kata radix, yang juga berarti “akar”. Dengan demikian orang-orang radikaladalah orang yang menginginkan perubahan terhadap situasi yang ada denganmelakukan tindakan sporadis sampai ke akar-akarnya. Adapun dalam Ensiklopedia
Nasional Indonesia, radikalisme secara bahasa berarti aliran yang ekstrim, fundamentalatau mengakar.10Radikalisme dapat dipahami sebagai suatu sikap atau posisi yang mendambakanperubahan terhadap status quo dengan cara menghancurkannya secara total danmenggantinya dengan sesuatu yang baru sama sekali. Pada kebiasaannya tindakanyang dilakukan tersebut bersifat revolusioner secara drastis melalui jalan kekerasan(violence) dan perilaku yang ekstrim.11 Pendapat yang lain menambahkan ciri khaspemikiran radikal yang menjadi karakteristik suatu kelompok antara lain seperti: sikapintoleran terhadap keyakinan dan pemahaman yang berbeda, sikap fanatik denganmerasa dirinya saja yang benar, sikap eksklusif dan enggan berdialog, serta tindakanrevolusioner dalam upaya mencapai tujuan meski dengan menggunakan kekerasan.12Secara konseptual istilah radikalisme sebenarnya mengalami perkembanganmakna. Menurut Farish A. Noor seperti dalam kajian Abdul Mukti menerangkan bahwatelah terjadi peralihan paradigma dan wacana yang menyebabkan bercampuraduknya
9 Sukran Vahide, Biografi Intelektual…, h. 365.10 Abdul Mukti Ro’uf, “Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru” dalam ULUMUNA,(Mataram: IAIN Mataram, 2007), Vol. XI No. 1/ Juni 2007, h. 160-161.11 M. Amin Rais, Cakrawala Islam, (Bandung: Mizan, 1999), h. 132.12 Emna Laisa, “Islam dan Radikalisme”, dalam ISLAMUNA, (Pamekasan: STAIN Pamekasan, 2014), Vol.I No. 1/ Juni 2014, h. 3.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Konsep Deradikalisasi | 47

antara konsep radikalisme dan militan. Pengertian radikalisme menurut penuturanAbdul Mukti, pertama-tama harus diletakkan secara netral-akademik sebagaimanadefinisi yang dilontarkan oleh Sartono Kartodirjo, yaitu sebagai “gerakan sosial yangmenolak secara menyeluruh tertib sosial yang sedang berlaku yang ditandai dengankejengkelan moral yang kuat untuk menentang dan bermusuhan dengan kaum yangpunya hak-hak istimewa dan yang berkuasa”.13Karena pendefinisian pada umumnya merupakan sebuah konsep yang selalumenyertakan kemungkinan untuk berubah, maka konsep radikalisme pun demikianjuga bisa berubah kepada makna positif dan negatif.14 Menurut kajian Emna Laisa,radikalisme tidaklah serta-merta menjadi sinonim dengan tindakan yang ekstrim danselalu berujung dengan kekerasan. Sebab ia dapat bermakna positif jika dijalankandengan pemahaman agama yang komprehensif dan diamalkan dalam ranah privat.15Adapun dalam makalah ini pengertian radikalisme yang dimaksud adalah paham yangmelandaskan aksi pada kekerasan dan pemaksaan dalam ranah (antar) agama maupundalam nuansa keberagamaan yang bersifat negatif dan destruktif.Sedangkan terorisme secara umum dipahami sebagai tindakan yangmenimbulkan teror (ketakutan). Dalam bahasa Arab disebut dengan istilah al-
irha>biyyah. Secara etimologi kata al-irha>b adalah berasal dari kata kerja arhaba-
yurhibu yang mempunyai akar kata rahiba, yang mempunyai arti melakukan intimidasiatau ancaman.16 Sinonim dengan akar kata ini adalah akha>fa (menciptakanketakutan), dan fazza’a (membuat kengerian/kegetaran). Manakala dari segiterminologi pengertian al-irha>b adalah rasa takut yang ditimbulkan akibat aksi-aksikekerasan, seperti pembunuhan, pengeboman dan perusakan. Adapun pengertian al-
irha>bi (terrorist) adalah orang yang menempuh jalan teror dan kekerasan tersebut.17Menurut laporan Imam Mustofa, sebagaimana dalam kajian Loudewijk F. Paulus,terorisme dapat lahir karena dilatarbelakangi oleh berbagai motif dan sebab. Di antaramotif utama yang mendorong munculnya terorisme adalah alasan rasional, psikologidan budaya. Adapun sebab-sebab lainnya hanyalah merupakan perluasan danpenjabaran dari ketiga motif utama tersebut. Termasuk aksi-aksi terorisme yang terjadikarena alasan dan motivasi agama seperti diungkapkan dalam kajian Whittaker.Munculnya sentimen agama tentu juga dapat memicu tumbuhnya aksi radikalisme dantindakan terorisme.18
13 Abdul Mukti Ro’uf, “Mengurai Radikalisme Agama...”, h. 161.14 Ibid, h. 162.15 Emna Laisa, “Islam dan Radikalisme”, h. 2.16 Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir, (Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), h. 539.17 Kasjim Salenda, “Terorisme Dalam Perspektif Hukum Islam” dalam ULUMUNA, (Mataram: IAINMataram, 2009), Vol. XIII No. 1/ Juni 2009, h. 83-84.18 Imam Mustofa, “Deradikalisasi Ajaran Agama: Urgensi, Problem dan Solusinya”, dalam AKADEMIKA,(Lampung: STAIN Jurai Siwo Metro), Vol. 16 No.2 /Desember 2011 , h. 7.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

48 | Muhammad Faiz

Urgensi Deradikalisasi dan Kontra TerorismeDeradikalisasi adalah satu upaya dalam menanggulangi penyesatan paham agamayang mengedepankan tindakan irrasional, rigid, menindas dan sering menggunakankekerasan, yang mana semestinya agama menampakkan wajahnya yang penuh dengannilai-nilai toleransi (tasa>muh{), moderat (tawassut{/wasat{i), lurus dalam bingkaikeadilan (i’tida>l) dan menjadi rahmat bagi alam (rahmah li al-‘a>lami>n).Sepertimana laporan Mustofa dalam kajian Jeffrie Geovanie “deradikalisasi agamamerupakan upaya untuk menanamkan pemahaman agama yang ramah dan damaidalam perspektif kebhinekaan sehingga setiap pemeluk agama mau menerimaperbedaan dengan wajar (tulus) dan lapang dada. Karena merespon perbedaan secararadikal, tanpa kompromi bertentangan dengan ajaran kedamaian agama”.19Upaya deradikaliasi yang berkesan (impresif) tentu membutuhkan waktu yangtidak sebentar, karena ia juga mencakup proses deideologisasi atas pemahaman yangtelah terbangun sebelumnya. Oleh demikian deradikalisasi harus dilakukan denganmenggunakan pelbagai pendekatan yang positif baik dari segi psikologi, keagamaan,sosial-budaya, ekonomi, hukum dan kekuasaan (politik) dalam tempoh yang panjang.Adapun kontra terorisme merupakan upaya untuk menanggulangi gangguanteror yang dilancarkan oleh para terrorist yang menginginkan ketidakstabilan kondisimasyarakat, memecah integrasi sosial dan pemaksaan agenda kelompoknya yangsering kali menggunakan tindak kekerasan dalam aksinya. Terorisme ini dapat lahirdari benih puritanisme yang kemudian berubah ke arah radikalisme dan ekstrimisme.20Dengan demikian masih maraknya aksi-aksi radikalisme dan terorisme hinggasaat ini semakin menguatkan urgensi akan upaya deradikalisasi dan kontra terorismedengan mendorong semua pihak untuk terus berpartisipasi aktif meredam perilakukekerasan dalam kapasitas masing-masing sebagai warga negara yang mencintaikeutuhan bangsa dan negaranya. Dalam praktiknya upaya deradikalisasi dan kontraterorisme dengan pendekatan agama misalnya akan menemui beberapa tantangannyatersendiri, sebab orang-orang yang sudah terkena doktrin radikal akan sangattergantung respon dan penerimaannya terhadap program deradikalisasi ini kepadalatar belakang pemahaman agama yang dia miliki sebelumnya.Indoktrinasi faham radikal kepada orang-orang yang awam dan minimpemahaman agamanya tentu akan lebih mudah dibandingkan dengan transformasiajaran radikal kepada orang-orang yang telah luas wawasan dan dialektikakeagamaannya. Bahkan kecenderungan terinfeksi virus radikal ini akan sangat keciljika seseorang secara basic berpikiran terbuka dan mau membaca berbagai sumberliteratur yang berbeda di luar pemahaman yang sudah dimilikinya.Tantangan selanjutnya terletak pada konsep deradikalisasi dan kontra terorismeyang sesuai sehingga mempunyai impak positif dalam mengurangkan amaliah dantindak kekerasan yang mengorbankan kemanusiaan sehingga detik ini. Oleh itulah
19 Ibid, h. 4.20 Emna Laisa, “Islam dan Radikalisme”, h. 15.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Konsep Deradikalisasi | 49

tulisan singkat ini akan mengupas konsep Said Nursi dalam upaya memerangiradikalisme dan terorisme dengan “Aksi positif” (al-'amal al-i>ja>bi) sebagai jargonnya.Solusi yang ditawarkan Nursi ini merupakan intisari dari karyanya Risale-i Nur yangmeliputi: 1) pembenahan dalam bidang pendidikan, 2) mengedepankan rasa cinta dankasih sayang sesama insan, serta 3)  menggelorakan Jihad Ma’nawi sebagai alternatifdari pemaknaan jihad yang banyak diterapkan dan disalahartikan oleh kaum radikaldan para pemuja teror.
Aksi Positif Sebagai Solusi Mengatasi Radikalisme dan TerorismeAksi positif (al-'amal al-i>ja>bi) dengan menghindari aksi destruktif dan negatif(al-‘amal al-takhri>bi wa al-salbi>) merupakan prinsip dasar dari konsep yang digagasoleh Said Nursi sebagai upaya mengatasi laju radikalisme dan terorisme. Menurutkajian Ala’uddin Basyar21 sikap positif merupakan kaidah dasar yang melandasi karya
masterpiece Nursi, yakni Risale-i Nur, yang telah menyumbangkan peranan berartidalam keikutsertaannya menjaga stabilitas negara Turki pada saat menjelang jatuhnyakuasa Khilafah Usmaniyah dan masa transisi periode kekuasaan kepada pemerintahanRepublik Turki.Menurut Ala’uddin sikap positif yang dikampanyekan Said Nursi dilandasi olehbeberapa nilai utama, yaitu antara lain harus dilandasi oleh ilmu (al-ilm), pengetahuan(al-ma’rifah), dakwah (al-tabli>g), sifat qana’ah (al-iqna>’), cinta (al-wudd) dan rasakasih sayang (al-syafaqah) antar sesama.22 Nilai-nilai inilah yang telah membangunpribadi Nursi menjadi sosok pelopor perdamaian dan pergerakan Islam yang positif diTurki ketika berhadapan dengan tuntutan disintegrasi bangsa oleh kelompok separatisKurdi dan ancaman tindakan anarkisme kelompok radikal lain yang mengancamstabilitas keamanan negara serta serangan kolonial yang ingin meruntuhkan kuasaTurki Usmani.Menurut Said Nursi untuk menjaga stabilitas kehidupan sosial serta menghindariperpecahan dan berlakunya kekacauan dalam kehidupan masyarakat diperlukan limaprinsip utama yang harus menjadi kesepakatan dan kesadaran bersama, yaitu: 1)adanya sikap saling menghormati (al-ih{tira>m al-mutaba>dil) antar warga, 2) sifatkasih sayang antar sesama (al-syafaqah wa al-rahmah), 3) menjauhi larangan danpelanggaran-pelanggaran hukum (al-ibti’a>d ‘an al-h{ara>m), 4) menjaga keamananbersama (al-hifa>z{ ‘ala> al-amn) serta 5) mendahulukan ketaatan pada aturan yangtelah disepakati bersama (nabz|u al-faud{a wa al-gauga>iyyah wa al-dukhu>l fi al-
t{a>’ah).23 Landasan yang menjadi pijakan pandangan dan pemikiran positif Said Nursi
21 Prof. Dr. Ala’uddin Basyar lahir di Turki pada tahun 1947, beliau menulis buku yang berjudul “al-Kalimat min al-Nur” yang menghimpun istilah-istilah baru yang digagas oleh Said Nursi di dalamkaryanya Risale-i Nur.22 Ala’uddin Basyar “al-‘Amal al-Ija>bi al-Qa>’idah al-S|a>bitah Li Umrin Madi>d” dalam AL-NUR,(Istanbul: The Istanbul Foundation For Science and Culture, 2012), Vol. 6, Juli 2012, h. 127.23 Said Nursi, Sirah Z|a>tiyah, h. 443-444.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

50 | Muhammad Faiz

di atas adalah penghayatan yang mendalam terhadap ayat al-Quran, surat al-Isra’ ayat15:
Yang artinya: “Dan seseorangوَلاَ تَزِرُ وَازِرةٌَ وِّزْرَ أُخْرَى yang berdosa tidak dapat memikul dosa orang lain”.Menurut Nursi ayat tersebut menerangkan bahwa tidaklah boleh memberikanhukuman kepada seseorang akibat dosa dan kesalahan yang dilakukan oleh oranglain.24 Pemahaman ini sekaligus meruntuhkan ideologi radikal yang bersifat destruktif(al-takhribi) yang dipahami sebagian kelompok yang mengatasnamakan agama yangsering melancarkan aksi teror karena tidak puas dengan tatanan dunia yang tidak adil,namun dengan melakukan tindakan perusakan yang kontra-produktif sehingga tanpasadar telah memperpanjang siklus kerusakan (al-fasa>d) itu sendiri.Sebagai respon atas aksi-aksi radikalisme dan terorisme yang merusak tatanansosial dan menyudutkan instansi agama, Said Nursi menawarkan beberapa solusi untukmengatasi permasalahan ini sebagaimana ia tulis dalam jilid-jilid karyanya Risale-i Nur.Sebagai solusi utama, pertama Nursi mengusulkan perbaikan dan pembenahan duniapendidikan secara konseptual, kedua ia mengampanyekan jalan cinta dan kasih sayangsebagai asas perjuangan, ketiga ia menggelorakan jihad maknawi atau perjuanganmoral sebagai upaya deradikalisasi dan kontra terhadap terorisme.

1) Pembenahan Institusi PendidikanDunia pendidikan menurut Said Nursi memerlukan pembenahan konseptual yangmendasar agar berdampak positif dalam melahirkan generasi yang moderat danmempunyai sisi kemanusiaan yang kuat. Konsep pendidikan yang tepat menurut Nursiadalah integrasi dari tiga unsur utama pembentuknya, yakni memadukan ilmu-ilmukeagamaan (al-‘ulu>m al-di>niyyah) dengan ilmu pengetahuan semesta modern (al-
‘ulu>m al-kauniyyah al-hadis|ah) serta nilai-nilai moral yang diserap dari pengajaransufistik.25Menurut Nursi ilmu agama merupakan cahaya penerang kalbu sedangkan ilmusains modern adalah sinar yang menerangi akal di mana keduanya dapatmenyelamatkan manusia dari pelbagai syubhat pemikiran dan ketertipuan nalar.26Oleh karena itu perpaduan kedua-duanya akan melahirkan hakikat (kebenaran),adapun sebaliknya memisahkan keduanya hanya akan menimbulkan fanatisme sempitdan kecelaruan intelektual.27 Sebagaimana juga metafora lainnya yang digunakan olehNursi untuk menggambarkan pentingnya keilmuan dasar agama dan keilmuan sains(kosmik) modern sebagai dua pasang sayap burung yang tak mungkin terpisahkan.
24 Said Nursi, al-Mala>h{iq, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 400.25 Said Nursi, S{ayqal al-Isla>m, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 404. Lihat juga Muhammad Faiz & IbnorAzli, “Unsur Sufisme…”, h. 190.26 Said Nursi,Sirah Z|a>tiyah, h. 568-572.27 Ibid, h. 402.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Konsep Deradikalisasi | 51

Paradigma Nursi ini tentu berbeda sebagaimana dilontarkan oleh sebagianilmuwan (scientist) kontemporer yang masih berfikiran distortif dan menganggaphakikat ilmu agama tidak mempunyai korelasi kebenaran dengan sains modern.Sedangkan Nursi secara terang-terangan membantah cara pandang seperti itu, sebabdalam konsep Nursi ilmu sains kekinian merupakan sarana untuk mengabdi kepadakeimanan (khidmahima>niyyah). Nursi juga berusaha mengungkap kedalamanpengetahuan yang belum terungkap di dalam al-Qur’an demi dapat menjelaskanhakikat agama Islam.28 Dalam keyakinan Nursi, Islam merupakan tuan dan pembimbingbagi segala ilmu, Islam menurutnya adalah sumber dan rahim bagi lahirnya segalakeilmuan.29Dalam konsep pendidikan Nursi, metode (manhaj) dan asas pembelajaran yangdigunakan adalah kajian terhadap topik-topik utama yang bersumber dari pengajaranal-Quran dan al-Hadis serta pandangan-pandangan ilmiah para ulama yangsebagiannya telah ia tulis di dalam karyanya Risale-i Nur.30 Risalah ini secara umummerupakan tafsir maknawi terhadap ayat-ayat al-Quran yang membawa visi utamamenyelamatkan keimanan (inqa>z{ al-ima>n) dan mengungkapkan kebenaran al-Quran.Risalah Nursi ini merupakan ruh atas konsep pendidikan yang digagasnya yangmemiliki cita-cita melahirkan generasi ulama yang mendalam ilmu agamanya dansekaligus menguasai sains dan teknologi modern sebagai media mencapai kesadaransepenuhnya atas hakikat penciptaan diri manusia sebagai hamba Tuhan (maqa>m al-
‘ubudiyyah) namun dengan tetap mengedepankan nilai-nilai moral (akhlak mulia) baikkepada Allah s.w.t., sesama manusia, maupun terhadap alam semesta.31Karena itu Said Nursi pernah menggagas satu konsep pendidikan yangdiyakininya dapat menjadi solusi mendasar atas segala permasalahan yang dialamibangsa Turki dan negeri-negeri Islam secara umumnya. Dia meyakini bahwa perbaikansatu generasi memerlukan perjuangan panjang dan harus dilakukan dengan bertahapdan dengan cara yang positif dengan penuh kesabaran.32Atas dorongan itulah pada tahun 1907 M Said Nursi pergi ke Istanbul untukmenyampaikan gagasannya kepada penguasa Khilafah Usmaniyah ketika itu, SultanAbdul Hamid II, terkait perbaikan dunia pendidikan yang dilihatnya sebagai solusi atasketerpurukan bangsa Turki. Saat itu Nursi memelopori berdirinya lembaga pendidikanyang ia namakan “Madrasah al-Zahra”33 sebagai model pendidikan yang memadukan
28 Azad Said, Said Nursi: Harakatuhu Wa Masyru’uhu al-Ishla>hi Fi Turkiya>, (Damaskus: Dar al-Zaman,2008), h. 324.29 Said Nursi,S{ayqal al-Isla>m, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 21.30 Muhammad Faiz & Ibnor Azli, “Unsur Sufisme…”, h. 190.31 Muhammad Faiz, “Integrasi Nilai Spiritual.., h. 24-25.32 Sukran Vahide, Biografi Intelektual…, h. 24-36.33 Nama “Madrasah al-Zahra” terinspirasi dari nama Universitas al-Azhar di Mesir yang merupakanuniversitas Islam tertua yang menjadi kiblat ilmu di seantero dunia Islam. Namun karena letaknya di



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

52 | Muhammad Faiz

tiga sistem pendidikan yang telah ada saat itu, yaitu sistem medrese sebagai pusatpengajaran ilmu-ilmu agama, mekteb atau sekolah umum konvensional sebagai tempatpengajaran ilmu sains modern dan teknologi serta tekke34 (za>wiyah) tasawuf yangmerupakan pusat kegiatan tarekat sufi yang banyak tersebar di seluruh pelosok Turki.35Wujudnya lembaga keilmuan yang komprehensif dan holistik sebagaimanadigagas oleh Said Nursi di atas diharapkan dapat melahirkan generasi yangberintegritas, bermoral mulia, cinta kemanusiaan, mempunyai pemahaman keagamaanyang mengakar (radical) dalam artian sesungguhnya yang berdimensi positif(memahami agama secara mendalam), berpikiran inklusif, mengedepankanpersaudaraan sesama insan serta jauh dari sifat teror dan anarkis.
2) Memilih Jalan Cinta dan Kasih SayangAjakan kepada jalan cinta (al-mahabbah) merupakan salah satu dari enam poinutama dari isi pidato keumatan dan kebangsaan yang pernah disampaikan Said Nursidi Damaskus, Suriah pada tahun 1911 M di Masjid Jami’ Bani Umayyah yang dihadirioleh ribuan umat Islam dengan ratusan di antaranya adalah para ulama dan kaumcendekiawan dari penjuru negeri Syam.36 Dalam pengamatan Nursi umat Islam eramodern kini sedang meradang karena menderita enam penyakit akut yang sedangmenyerangnya, yaitu 1) hidup dalam keputusasaan (haya>t al-ya’s), 2) hilangnyakejujuran dalam kehidupan sosial dan politik, 3) cinta permusuhan (hubb al-‘ada>wah),4) belitan kebodohan (al-jahl), 5) despotisme (al-istibda>d)37 dan 6) sifat egoisme.38Menurut pandangan Said Nursi dalam kehidupan ini tidak ada yang lebih layakuntuk dicintai kecuali cinta itu sendiri dan tidak ada yang lebih patut dibenci dandimusuhi kecuali rasa kebencian dan permusuhan itu sendiri.39 Sifat cinta dan rasa
belahan benua Afrika, maka menurut Said Nursi perlu didirikan universitas serupa di belahan benuaAsia. Oleh itu dipilih wilayah Turki bagian timur sebagai basis keilmuan yang memadukan ilmu syariah(diniyah) dan ilmu modern (hadis|ah) karena letaknya yang strategis di antara wilayah India, negara-negara Arab, Iran, Kaukasia dan Turkistan.34 Tekke merupakan bahasa Turki yang diadopsi dari bahasa Arab “takiyyah” (bentuk pluralnya
taka>ya>) yang mempunyai arti sinonim dengan “zawiyah” (plural: zawa>ya>) yakni serupa pondokpesantren sebagai pusat belajar komunitas sufi yang terdiri dari bangunan masjid (mushalla) dankompleks perumahan santri beserta guru atau mursyid tasawuf yang tersebar di berbagai kawasan diTurki pada masa kekuasaan Usmaniyah (lihat Abdul Fatah,al-Ulama> al-Uzza>b allaz{ina A>s|aru> al-
Ilm ala> al-Zawa>j, (Beirut: Dar al-Basya’ir al-Islamiyyah, 1999), h. 239).35 Muhammad Faiz & Ibnor Azli, “Unsur Sufisme… ”, h. 187-188.36 Pidato Said Nursi ini dikenal dengan “Khutbah Syamiyah” (Damascus Sermon) yang berisi penjelasanmengenai enam penyakit ruhani yang tengah diderita oleh umat manusia pada umumnya dan umatIslam pada khususnya. Sekaligus Nursi menawarkan enam solusi sebagai penawar keenam penyakit itu.37 Despotisme adalah penindasan, perlakuan kepada orang lain secara semena-mena. Yakni pemaksaanyang dipayungi kekuasaan yang bersumber dari pendapat satu orang. Despotisme merupakan landasanbagi tirani yang menjadi lahan subur terjadinya eksploitasi yang menafikan kemanusiaan (Lihat SukranVahide, Biografi Intelektual.., h. 98).38 Said Nursi, Sirah Z|a>tiyah, h. 142.39 Said Nursi, S{ayqal al-Isla>m, h. 478.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Konsep Deradikalisasi | 53

kasih sayang merupakan rumah besar bagi kemanusiaan yang ironisnya semakin rapuhdi era kemajuan zaman akhir-akhir ini. Maraknya aksi anarkisme, radikalisme dantindak terorisme hingga saat ini merupakan indikasi semakin parahnya penyakitmanusia yang berupa sifat permusuhan (hubb al-‘ada>wah) yang pada dasarnyabertentangan dengan fitrah penciptaannya.Dalam merawat rasa cinta kepada sesama, Said Nursi memberikan landasan dalildari hadit Nabi S.A.W. yang memberikan peringatan kepada muslim yang sedangberselisih dengan saudara muslim lainnya agar tidak saling berdiam diri tanpa tegursapa lebih dari tiga hari. Sebaliknya hendaklah satu di antara keduanya terlebih dahulumenyapa dan menyampaikan salam (pesan perdamaian) sehingga dialah yang dinilaisebagai orang yang paling baik di antara keduanya.40Menurut Nursi sifat permusuhan sesama manusia merupakan bentuk kezalimanbaik dilihat dari segi hakikat maupun hikmahnya. Ia lantas juga memberikan contohbeberapa paradigma yang tidak tepat yang dipahami oleh sebagian kalangan sehinggadapat memicu rasa permusuhan. Misalnya pandangan sebagian orang yangmengatakan “sungguh hanya pendapatku lah yang paling tepat, bukan pendapat yanglain”. Pandangan ini merupakan cermin kesempitan berpikir seseorang yang meyakinibahwa hanya dirinya yang paling benar dan selamat, sedangkan yang lain adalah salahdan sesat.Sebaliknya menurut Nursi paradigma seperti itu semestinya dirubah kepadapandangan yang lebih positif, sehingga pernyataan yang tepat adalah “sungguhpendapatku ini adalah benar dan lebih baik”. Dengan demikian kalimat seperti ini hanyaakan menegaskan kebenaran pendapatnya pribadi tanpa menafikan kemungkinankebenaran pendapat orang lain.41 Cara berpikir yang inklusif dan membuka diri ataspendapat dan pandangan orang lain inilah yang akan menjauhkan seseorang darimerasa paling benar sendiri sehingga menyelamatkan diri dari pemikiranfundamentalis sempit yang hanya akan melahirkan radikalisme dan akhirnya berujungdengan aksi-aksi terorisme.
3) Menggelorakan Jihad MaknawiAdapun solusi terakhir yang disuarakan Said Nursi untuk mengatasi maraknyaaksi radikalisme dan terorisme adalah dengan memperjuangkan jihad maknawi (al-
jiha>d al-ma’nawi) atau jihad moral dan spiritual (ruha>niyah). Bentuk perjuangannyadi sini adalah melalui tindakan positif dan langkah damai dengan menjaga stabilitaskeamanan dalam negeri (ta’min al-amn al-da>khili) dan mencegah terjadinya tindakananarkis yang merusak, utamanya kerusakan yang berupa non-fisik (al-takhri>ba>t al-
ma’nawiyyah).42
40 Hadits ini diriwayatkan oleh al-Bukhari dalam bab al-Adab dan bab al-Isti’dzan serta diriwayat olehMuslim di dalam bab al-Birr.41 Said Nursi, al-Maktu>ba>t, (Cairo: Syarikat Sozler, 2011), h. 325-327.42 Said Nursi, al-Mala>hiq, h. 400.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

54 | Muhammad Faiz

Adapun perjuangan untuk membela Islam namun dilakukan dengan metodesecara langsung, keras dan melalui jalur politik (busuk) menurut Said Nursi adalahperjuangan yang bercorak materi (al-jiha>d al-ma>ddi) dan dalam penilaiannya tidakakan menyelesaikan masalah secara mendasar.43 Malahan sebaliknya dikhawatirkanakan dapat memberikan citra yang buruk terhadap wajah sebenarnya Islam yang teduhdan penuh kasih sayang.Perjuangan positif yang ideal bagi Nursi sebagaimana yang telah ditunjukkanoleh gerakan Risale-i Nur yang dirintisnya adalah perjuangan yang didasari oleh rasakasih sayang antar sesama (al-syafaqah), rasa keadilan (al-‘adl), kebenaran (al-h{aq),hakikat (al-h{aqi>qah) dan perasaan sepenanggungan (al-tad{a>mun) untukmenempuh jalur perjuangan non-politis atau terlibat dalam perebutan kekuasaansecara praktis.44Perjuangan moral sejatinya menurut Said Nursi adalah perjuangan melawantindakan destruktif yang bersifat non-materi (maknawi), karena itu solusinya perludilakukan melalui tindakan positif yang bersifat maknawi atau non-materi juga. Adapunpuncak dari perjuangan maknawi ini menurut Nursi adalah perkhidmatan dalammengokohkan iman umat Islam dari kekufuran mutlak (atesime), bahkan khidmatkeimanan ini ia nilai sebagai simbol teragung dari tindakan positif yang mungkindilakukan seseorang.45 Sebab ideologi ateis ini menurut Nursi adalah di antara pemicuutama berlakunya tindakan anarkis dan teroris (al-faud{a wa al-irha>b) di duniamodern ini.46Gagasan jihad maknawi ini pada dasarnya merupakan transformasi pemaknaanjihad sebenarnya yang pada praktiknya banyak disalahgunakan dan dimanfaatkan olehkalangan radikalis dan teroris. Mereka dalam aksi-aksinya tidak jarang memberikandoktrin “jihad suci” sebagai pembenaran atas tindak terorisme yang mereka lancarkan,baik untuk menarik minat dalam proses rekruitmen anggota baru maupun dalameksekusi tindakan mereka sendiri.Pemaknaan term “jihad” secara salah oleh sebagian kecil kalangan ini merupakanpermasalahan internal umat Islam sendiri sehingga membentuk citra dan kesan negatif,baik terhadap istilah jihad (sebagai ajaran yang memang ada dalam Islam) maupunterhadap masyarakat muslim di seluruh penjuru dunia yang ikut merasakan efeknegatifnya. Sehingga tidak dapat dihindarkan adanya pemaknaan jihad yang identikdengan terorisme yang sering kali dikaitkan dengan umat Islam yang berasal daripandangan para Sarjana Barat.47
43 Sukran Vahide, Biografi Intelektual…, h. 365.44 Said Nursi, Sirah Za>tiyah, h. 443.45 Ala’uddin Basyar, “al-‘Amal al-Ija>bi...”, h. 129.46 Said Nursi, al-Mala>hiq, h. 403.47 Lukman Arake, “Pendekatan Hukum Islam Terhadap Jihad dan Terorisme” dalam ULUMUNA,(Mataram: IAIN Mataram, 2012), Vol. 16 No. 1/ Juni 2012, h. 190.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

Konsep Deradikalisasi | 55

Karena itulah Said Nursi mengalihkan perjuangan fisik umat dalam membelaagama Islam kepada arah perjuangan secara non-materi (moral-spiritual), yaknidengan jihad maknawi (al-jiha>d al-ma’nawi) dengan jalan mengukuhkan iman didalam hati dan mengamalkan tindakan positif dalam kehidupan bermasyarakat demitercapainya harmoni kehidupan manusia yang diliputi oleh kebahagiaan hakiki nanpenuh kedamaian sejati.48
KESIMPULANTindak radikalisme dan terorisme yang masih belum hilang dari pemberitaannasional maupun dunia internasional hingga detik ini menyisakan pekerjaan rumahbagi kemanusiaan yang harus terus mengampanyekan perlawanan terhadap aksidestruktif namun menyikapinya dengan cara dan perjuangan yang positif dankonstruktif. Sebab jika aksi teror dan kekerasan dilawan dengan aksi yang serupa, makahanya akan memperpanjang siklus teror dan tindak kekerasan tersebut terus berulang-ulang. Oleh itu konsep yang ditawarkan oleh Said Nursi, sosok ulama dan tokohkebangsaan Turki ini, dalam menanggulangi aksi radikalisme dan terorisme perludiamalkan pada masa kini.Dengan menggagas slogan “Aksi Positif” (al-‘amal al-ija>bi), Said Nursi berusahameredam potensi tindak anarkis dan teroris sekaligus mengatasi tindakan tersebutagar tidak meluas bahkan bisa ditekan agar tidak kembali terjadi di kemudian hari. Diantara langkah nyata Nursi dalam memerangi anarkisme dan terorisme ini adalahdengan membenahi sistem pendidikan secara mendasar, menguatkan nilai-nilai positifdalam kehidupan masyarakat (utamanya persatuan, kasih sayang dan rasasepenanggungan) serta dengan menggelorakan jihad moral atau ia sebut dengan JihadMaknawi (al-jiha>d al-ma’nawi). Melalui karyanya “Risale-i Nur” yang berjumlahsembilan jilid dan terdiri lebih dari 6000 halaman telah ia dedikasikan sepenuhnyauntuk kedamaian umat manusia, sebagai lentera penerang kalbu serta petunjukkebahagiaan umat yang merupakan tafsir maknawi al-Quran yang memancarkan nilai-nilai humanis dan rahmat bagi sekalian alam.
DAFTAR PUSTAKAAbu Ghuddah, Abdul Fatah. al-Ulama al-Uzzab allazina Asaru al-Ilm ala al-Zawaj.Beirut: Dar al-Basya’ir al-Islamiyyah, 1999.Arake, Lukman. “Pendekatan Hukum Islam Terhadap Jihad dan Terorisme” dalamULUMUNA. Mataram: IAIN Mataram, Vol. 16 No. 1, Juni 2012.Basyar, Ala’uddin.“Al-Amal al-Ijabi al-Qa’idah al-Tsabitah Li Umrin Madid” dalam AL-NUR. Istanbul: The Istanbul Foundation For Science and Culture, Vol. 6, Juli2012.
48 Sukran Vahide, Biografi Intelektual…, h. 346.



Prosiding Seminar Nasional &Temu Ilmiah Jaringan PenelitiIAI Darussalam Blokagung BanyuwangiISBN : 978-602-50015-0-5

56 | Muhammad Faiz

Faiz, Muhammad. “Integrasi Nilai Spiritual, Intelektual dan Moral Dalam KonsepPendidikan Said Nursi” dalam AR-RISALAH. Banyuwangi: Institut Agama Islam(IAI) Ibrahimy. Vol. XI No. 1, April 2013.Faiz, Muhammad & Ibnor Azli, “Unsur Sufisme Dalam Konsep Pendidikan Said Nursi”dalam NIZHAM. Lampung: Program Pascasarjana STAIN Jurai Siwo Metro, Vol.4 No. 02, Juli-Desember 2015.Laisa, Emna. “Islam dan Radikalisme”, dalam ISLAMUNA. Pamekasan: STAINPamekasan, Vol. I No. 1, Juni 2014.Mulyati, Sri (et.al). Mengenal & Memahami Tarekat-Tarekat Muktabarah Di Indonesia.Jakarta: Kencana Prenada, 2004.Munawwir, Ahmad Warson. Kamus al-Munawwir. Surabaya: Pustaka progressif,1997.Mustofa, Imam. “Deradikalisasi Ajaran Agama: Urgensi, Problem dan Solusinya”,dalamAKADEMIKA. Lampung: STAIN Jurai Siwo Metro, Vol. 16 No. 2, Desember2011.Nursi, Said. al-Maktubat. Terj. Ihsan Qasim al-Sahalihi. Kairo: Syarikat Sozler, 2011.Nursi, Said. al-Malahiq. Terj. Ihsan Qasim al-Sahalihi. Kairo: Syarikat Sozler, 2011.Nursi, Said. Sayqal al-Islam. Terj. Ihsan Qasim al-Sahalihi. Kairo: Syarikat Sozler, 2011.Nursi, Said. Sirah Zatiyah. Terj. Ihsan Qasim al-Sahalihi. Kairo: Syarikat Sozler, 2011.Rais, M. Amin. Cakrawala Islam. Bandung: Mizan, 1999.Ro’uf, Abdul Mukti. “Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru”dalam ULUMUNA. Mataram: IAIN Mataram, Vol. XI No. 1, Juni 2007.Said, Azad. Said Nursi: Harakatuhu Wa Masyru’uhu al-Ishlahiy Fi Turkiya. Damaskus:Daral-Zaman, 2008.Salenda, Kasjim. “Terorisme Dalam Perspektif Hukum Islam” dalam ULUMUNA.Mataram: IAIN Mataram, Vol. XIII No. 1, Juni 2009.Talib, Abdul Latip. Mustafa Kamal Ataturk Penegak Agenda Yahudi. Selangor: PTSLitera Utama Sdn. Bhd., 2011.Turner, Colin & Hasan Horkuc. Makers of Islamic Civilization: Said Nursi. London:Oxford Centre for Islamic Studies, 2009.Vahide, Sukran. Biografi Intelektual Bediuzzaman Said Nursi. Jakarta: AnatoliaPrenada, 2007.


