Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 18
ISSN: 2774-5724 (media Online)

METODE DAKWAH BERBASIS SANAD: STUDI TRADISI
PENGAJARAN DAN KETELADANAN K.H. MUHAMMAD ARWANI
AMIN SA’ID KUDUS

Imam Fatkhullah?!, Yuzril Mahendra2, Muhammad Firdaus?

Email: ftkhllh66@gmail.com?, yousrielmdr@gmail.com?,
muhammad.firdaus@uinjkt.ac.id®

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia

Abstrack

This study is motivated by the decline of moral and spiritual authority in
modern Islamic da’wah, which tends to be pragmatic and rhetorical. The research
aims to analyze the sanad-based da’wah method practiced by K.H. Muhammad
Arwani Amin Sa’id at Yanbu ‘ul Qur’an Islamic Boarding School in Kudus as a
model emphasizing the continuity between knowledge (‘ilm), ethics (adab), and
practice (‘amal). Using a qualitative approach through library research, this study
examines Arwani’s works, biography, and teaching tradition. The findings reveal
that sanad in Arwani’s da’wah functions as a system of value transmission
integrating intellectual, moral, and spiritual dimensions through talaqqi (direct
learning), mushafahah (face-to-face transmission), and exemplary conduct (uswah
hasanah). This approach unites sanad al- ilm, sanad al-adab, and sanad al-amal,
resulting in an authentic and transformative da’wah bil hal (preaching through
action). This study concludes that sanad da‘'wah is a relevant paradigm for
contemporary Islamic da'wah which is rooted in tradition but oriented towards
character formation. Its implication suggests that this model can be
recontextualized in education and digital da’wah to strengthen scholarly authority,
ethical integrity, and moderate Islamic leadership in the modern era.

Keywords: Sanad, Da’wah Bil Hal, Pesantren, K.H. Muhammad Arwani Amin
Sa’id, Exemplary Leadership.

Abstrak

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh melemahnya otoritas moral dan spiritual
dalam dakwah Islam modern yang cenderung pragmatis dan retoris. Kajian ini
bertujuan menganalisis metode dakwah berbasis sanad yang dipraktikkan K.H.
Muhammad Arwani Amin Sa’id di Pesantren Yanbu‘ul Qur’an Kudus sebagai
model dakwah yang menekankan kesinambungan antara ilmu (‘ilm), adab, dan
amal. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan
(library research) melalui telaah terhadap karya, biografi, dan literatur tentang
tradisi pengajaran Arwani. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sanad dalam
dakwah Arwani berfungsi sebagai sistem transmisi nilai yang menyatukan dimensi
keilmuan, moral, dan spiritual melalui praktik talagqi, mushafahah, dan keteladanan
(uswah hasanah). Pendekatan ini membentuk integrasi antara sanad al-‘ilm, sanad
al-adab, dan sanad al-amal yang menghasilkan dakwah bil hal yang otentik dan

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus

https://ejournal.uimsya.ac.id/index.php/Tarbiyatuna/index


mailto:ftkhllh66@gmail.com
mailto:yousrielmdr@gmail.com
mailto:muhammad.firdaus@uinjkt.ac.id

Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 19
ISSN: 2774-5724 (media Online)

transformatif. Simpulan penelitian menegaskan bahwa metode dakwah berbasis
sanad relevan sebagai paradigma dakwah kontemporer yang berakar pada tradisi
dan berorientasi pada pembentukan karakter. Implikasinya, model ini dapat
direaktualisasi dalam pendidikan dan dakwah digital untuk memperkuat otoritas
keilmuan, etika, serta moderasi keulamaan di era modern.

Kata Kunci: Sanad; Dakwah; Pesantren; K.H. Muhammad Arwani Amin
Sa’id; Keteladanan
Pendahuluan

Perkembangan dakwah Islam di era modern menghadapi tantangan serius,
terutama dalam hal otoritas moral, keilmuan, dan spiritualitas para da‘i. Dakwah
yang dulunya berakar pada keilmuan dan keteladanan kini cenderung bergeser pada
pendekatan pragmatis dan retoris. Fenomena ini menimbulkan kebutuhan
mendesak untuk menggali kembali model dakwah yang berpijak pada tradisi
keilmuan Islam yang autentik, salah satunya melalui konsep sanad. Dalam
khazanah Islam klasik, sanad tidak hanya berfungsi sebagai rantai transmisi ilmu,
tetapi juga sebagai media pewarisan adab, moral, dan spiritualitas antara guru dan
murid. Nilai inilah yang kini mulai memudar di tengah disrupsi informasi dan
dakwah digital yang serba cepat, namun minim bimbingan etis.

K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id merupakan figur ulama karismatik dari
Kudus yang dikenal luas sebagai ahli gira’at dan pendiri Pesantren Yanbu‘ul
Qur’an. Keilmuannya tidak hanya diakui dari segi hafalan dan sanad qira’at yang
bersambung hingga Rasulullah SAW, tetapi juga dari integritas moral dan
keteladanan hidupnya. Dalam proses pengajaran dan pembinaan santri, beliau
menampilkan dakwah yang berpijak pada sanad keilmuan (sanad al-‘ilm), sanad
adab (sanad al-adab), dan sanad amal (sanad al-amal). Melalui metode talaqqi,
mushafahah, dan keteladanan dalam keseharian, K.H. Arwani membangun sistem
dakwah yang menekankan kesinambungan ilmu dan moral secara harmonis.

Meskipun banyak penelitian telah membahas kiprah beliau, fokus kajian yang
ada masih terbatas pada aspek keilmuan qira’at, sanad bacaan Al-Qur’an, atau sisi
sufistiknya. Penelitian seperti yang dilakukan oleh Ade Chariri Fashichul Lisan
(2019) dalam Hermeneutika Gramatikal: Telaah Epistemologi Kitab Faidhul
Barakat Fi Sab’il Qira’at Karya K.H. Muhamad Arwani bin Muhamad Amin al-
Qudsi menyoroti hermeneutika gramatikal dalam kitab Faidl al-Barakat (Lisan,

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 20
ISSN: 2774-5724 (media Online)

2019) (Lisan, 2019), sedangkan studi lain oleh Tagiyuddin Muhammad Robbany
dan Kholid Al Walid (2024) pada penelitian yang berjudul Academic Article
Sufism Thoughts and Teachings By Sheikh Arwani Amin In "Risalah Mubarakah,
mengulas dimensi sufistik dalam ajaran beliau (Robbany & Al Walid, 2024)
(Robbany & Al Walid, 2024). Demikian pula, penelitian Siti Muflichah (2014)
dalam The Charisma Leadership Style of Kyai Haji Arwani Amin The founder of
Yanbuul Quran Pesantren, Kudus mengulas gaya kepemimpinan karismatik beliau
di pesantren (Muflichah, 2014) (Muflichah, 2014) Namun, belum ada penelitian
yang secara spesifik menelaah sanad sebagai metode dakwah dan pendekatan
pembinaan spiritual yang sistematis. Di sinilah letak kesenjangan penelitian yang
ingin diisi dalam kajian ini, yakni melihat sanad bukan semata-mata sebagai rantai
transmisi keilmuan, tetapi sebagai metode dakwah yang membentuk karakter dan
etika keulamaan.

Kebaruan penelitian ini terletak pada konstruksi teoretis sanad sebagai
paradigma dakwah yang bersifat epistemologis, pedagogis, dan etis. Secara teoretis,
penelitian ini mengacu pada konsep dakwah bil hal dan uswah hasanah
sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Ahzab ayat 21, yang menekankan
keteladanan sebagai media penyampaian nilai-nilai Islam (Ramadhani &
Mutiawati, 2023). Integrasi antara sanad al-‘ilm (otoritas ilmu), sanad al-adab
(pembentukan moral), dan sanad al-amal (implementasi nilai) menjadi dasar
analisis dalam memahami relevansi sanad terhadap pendidikan dan dakwah Islam
di era digital.

Dengan demikian, penelitian ini difokuskan pada kajian terhadap metode
dakwah berbasis sanad yang diterapkan oleh K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id
di Pesantren Yanbu‘ul Qur’an Kudus. Tujuannya adalah menjelaskan bagaimana
sanad berfungsi sebagai sistem dakwah yang menyatukan otoritas keilmuan,
keteladanan moral, dan pembentukan spiritualitas, serta menilai relevansinya dalam
menghadapi tantangan otoritas dakwah dan etika komunikasi keagamaan di era

modern.

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 21
ISSN: 2774-5724 (media Online)

Metode

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kepustakaan
(library research). Metode ini melibatkan pengumpulan data dengan memahami dan
mempelajari teori-teori dari berbagai literatur yang relevan dengan penelitian.
Pengumpulan data yang dilakukan oleh peneliti yaitu dari berbagai sumber seperti
buku mengenai K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id, artikel jurnal, majalah dan
dokumen-dokumen lainnya yang berkaitan dengan metode dakwah berbasis sanad.
Adapun metode analisis yang digunakan oleh peneliti adalah dengan membaca
sumber-sumber informasi mengani K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id,
kemudian menyusun sebuah duugaan berdasarkan jumlah informasi atau data yang
ada. Dari dugaan sementara ini akan membangun kaitan dengan tujuan masalah
yang telah ditentukan dan dapat dijawab dalam hasil dan pembahasan. Alasan
peneliti menggunakan pendekatan library research karena dapat memberikan
informasi secara mendetail dan mampu menjawab permasalahan dalam studi
dakwah Islam, yaitu metode dakwah berbasis sanad yang menekankan

kesinambungan ilmu, akhlak, dan spiritualitas.

Hasil dan Pembahasan
Konsep Sanad dalam Dakwah Islam

Dalam tradisi Islam klasik, sanad memiliki posisi yang sangat fundamental
sebagai sistem transmisi keilmuan yang menjamin otentisitas pengetahuan agama.
Sanad bukan hanya sekadar rantai periwayatan ilmu dari guru kepada murid, tetapi
juga merupakan media pewarisan nilai, adab, dan spiritualitas (Sugari et al., 2025).
Dalam perspektif epistemologi Islam, keabsahan ilmu tidak hanya diukur dari
validitas teks atau rasionalitas argumen, tetapi juga dari kemurnian mata rantai guru
yang menyampaikannya (Qomar, 2025). Oleh karena itu, sanad menjadi simbol
kesinambungan antara dimensi intelektual dan moral, antara ilmu yang diajarkan
dan akhlak yang dihidupkan. Ulama terdahulu menegaskan bahwa keberkahan ilmu
tidak terletak pada luasnya pengetahuan, melainkan pada keberlanjutan adab dan
keikhlasan yang diwariskan melalui sanad yang sahih.

Dalam konteks pesantren, sanad bukan hanya difungsikan sebagai bukti

legitimasi keilmuan, melainkan sebagai metode pembinaan moral dan spiritual.

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 22
ISSN: 2774-5724 (media Online)

Proses belajar di pesantren tidak berhenti pada transfer pengetahuan (ta‘lim), tetapi
juga pada pembentukan karakter (tarbiyah) melalui interaksi langsung dengan kiai.
Hubungan antara guru dan santri dibangun atas dasar adab, kedekatan spiritual, dan
penghayatan nilai (Ningsih et al., 2024). Tradisi talaqqgi (pembacaan langsung di
hadapan guru) dan mushafahah (perjumpaan dan ijazah langsung) menjadi sarana
penting untuk meneguhkan nilai-nilai sanad tersebut (Irfan & Ikhlas, 2024). Dalam
kerangka dakwah Islam, praktik seperti ini merepresentasikan dakwah bil hal, yakni
penyampaian pesan keagamaan melalui keteladanan perilaku, bukan sekadar
ucapan.

Secara lebih rinci, konsep sanad dalam islam di pesantren dapat dilihat
sebagai berikut:

Makna Sanad dalam Konteks Pesantren dan Dakwah Bil Hal

Dalam tradisi pesantren, sanad tidak hanya dimaknai sebagai rantai transmisi
keilmuan, tetapi juga sebagai sistem pendidikan yang menyatukan aspek
intelektual, spiritual, dan moral. Sanad menjadi inti dari proses pembelajaran yang
menekankan kesinambungan antara ilmu dan adab, antara guru dan murid, serta
antara teks dan praksis. Sanad merupakan fondasi otoritas keilmuan Islam yang
menghubungkan ulama lokal dengan tradisi keilmuan global, sehingga pesantren
berfungsi sebagai simpul kontinuitas sanad keilmuan Islam di Nusantara (Anshori
et al., 2024). Melalui sanad, ilmu yang diperoleh seorang santri tidak sekadar
dihafal atau dipahami, tetapi juga dijalani dan diamalkan dalam kehidupan. Hal ini
menjadikan pendidikan pesantren sebagai sistem pembentukan kepribadian yang
berakar pada nilai-nilai akhlak dan spiritualitas.

Proses transmisi sanad dalam pesantren diwujudkan melalui metode talagqi
dan mushafahah, yaitu proses belajar langsung di bawah bimbingan seorang kiai
dengan hubungan personal yang intens. Imam al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din
menegaskan bahwa keberkahan ilmu akan lahir ketika seorang murid belajar
dengan penuh adab kepada gurunya, karena adab adalah jembatan antara ilmu dan
amal (Al-Ghazali, 2011). Prinsip ini hidup dalam budaya pesantren yang
menekankan bahwa keberhasilan dakwah bukan hanya diukur dari kemampuan
berbicara, melainkan dari keteladanan moral seorang guru. Dakwah yang demikian

dikenal sebagai dakwah bil hal, yakni penyampaian nilai Islam melalui perilaku dan

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 23
ISSN: 2774-5724 (media Online)

teladan hidup yang nyata (Sri et al., 2024). Dalam pendekatan ini, pesan dakwah
tidak disampaikan secara verbal semata, tetapi diwujudkan dalam praktik
kesederhanaan, keikhlasan, kedisiplinan, dan kepedulian sosial.

Integrasi Konsep Sanad dan Dakwah Keteladanan (Uswah Hasanah)

Integrasi konsep sanad dan dakwah keteladanan (uswah hasanah) dalam
dunia pesantren muncul sebagai pola pendidikan-dakwah yang menyatukan
legitimasi keilmuan dengan pembentukan akhlak melalui contoh hidup guru. Sanad
di pesantren tidak hanya berfungsi sebagai bukti rantai periwayatan ilmu, tetapi
juga sebagai mekanisme pembentukan adab dan kontrol etis agar pengetahuan yang
ditransmisikan dibarengi dengan perilaku yang saleh dan konsisten (Fardani &
Hamzah, 2023). Praktik talaqqi, mushafahah, dan interaksi harian antara kiai dan
santri memungkinkan ilmu (sanad al-‘ilm) melebur dengan keteladanan (sanad al-
adab), sehingga dakwah yang lahir bersifat bil hal yang terbukti efektif dalam
membentuk kesadaran religius dan kebiasaan ibadah kolektif (Marvianasari, 2024).
Kajian-kajian terkini menunjuk bahwa model ini relevan untuk merespons Krisis
otoritas moral dalam ruang dakwah digital karena meneguhkan sanad sebagai
sumber otoritas sekaligus menampilkan kiai sebagai uswah hasanah. Dimana
pesantren dapat menghasilkan kader dakwah yang berilmu sekaligus berintegritas
moral.

Dalam tradisi pesantren, integrasi antara konsep sanad dan dakwah
keteladanan (uswah hasanah) membentuk suatu model pendidikan dan dakwah
yang tidak hanya menekankan transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan
karakter moral dan spiritual. Sanad di lingkungan pesantren berfungsi sebagai
legitimasi keilmuan yang memastikan kesinambungan ajaran dari guru kepada
murid, namun pada saat yang sama menjadi mekanisme pewarisan adab dan etika
dakwah. Menurut penelitian Fardani dan Hamzah (2023) dalam Jurnal Hikami,
praktik pemberian sanad Al-Qur’an di pesantren berperan sebagai pengikat moral
antara kiai dan santri, memastikan bahwa pengetahuan yang diterima tidak terlepas
dari penghayatan nilai-nilai keikhlasan dan keadaban. Melalui sistem talagqqi dan
mushafahah, relasi guru dengan murid menjadi ruang spiritual yang memungkinkan

ilmu (sanad al-‘ilm) terintegrasi dengan akhlak (sanad al-adab) secara simultan,

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 24
ISSN: 2774-5724 (media Online)

menjadikan proses pendidikan sekaligus sebagai dakwah bil hal atau penyampaian
pesan Islam melalui keteladanan perilaku (Fardani & Hamzah, 2023).
Hubungan antara Sanad, Otoritas, dan Keteladanan Ulama.

Sanad menjadi basis legitimasi epistemik yang menghubungkan guru dengan
murid yang menegaskan otoritas keilmuan seorang ulama, terutama dalam praktik
pendidikan pesantren. Sanad memastikan bahwa pengetahuan yang disampaikan
memiliki garis transmisi yang dapat dipertanggungjawabkan dan sekaligus
membawa modal simbolik yang memperkuat posisi kiai dalam komunitas
keagamaan. Studi tentang peran sanad keilmuan menegaskan bahwa keterhubungan
sanad membantu menjaga otentisitas ajaran dan memberi legitimasi sosial kepada
pengajar sehingga pesan yang disampaikan lebih mudah diterima masyarakat
(Mahfudloh, 2023).

Lebih dari sekadar bukti rantai periwayatan, sanad di pesantren berfungsi
sebagai mekanisme pembinaan moral, proses talaqqi, mushafahah, dan interaksi
intens antara kiai dan santri memungkinkan ilmu (sanad al-‘ilm) melebur dengan
pembiasaan adab dan etika (sanad al-adab). Karena pembelajaran berlangsung
dalam relasi personal dan teladan, otoritas yang dimiliki ulama tidak hanya diukur
dari kompetensi akademis tetapi juga dari kualitas keteladanan yang tampak dalam
perilaku sehari-hari, sehingga sanad turut menjadi jaminan etis atas kebenaran
ajaran yang diwariskan (Wahidi & Syahidin, 2024). Penelitian terkini menunjukkan
bahwa keteladanan ulama yang didukung sanad menghasilkan efektivitas dakwah
yang lebih holistic dengan menguatkan kepercayaan komunitas, membentuk
kebiasaan religius, dan mereduksi dampak disinformasi religius di ruang maya
(Islam et al., 2025).

Biografi Intelektual K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id

K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id lahir di Kudus pada 5 September 1905
dan tumbuh dalam lingkungan pesantren yang kuat tradisi keilmuannya. Pendidikan
awalnya ditempuh melalui magang langsung kepada ulama lokal kemudian
melanjutkan studi di pesantren-pesantren besar yang membentuk kompetensi
gira’ah dan tafsirnya. Latar keluarga, jejaring guru, dan institusi pesantren lokal

membentuk horizon intelektualnya sehingga ia dikenal tidak sekadar sebagai qari’

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 25
ISSN: 2774-5724 (media Online)

tetapi juga sebagai pendidik tahfiz yang membangun lembaga pengajaran tersendiri
(lihat studi genealogis tentang sanad qira’at dan peran ulama lokal) (M. N. Ulya &
Alkaff, 2024).

Dalam praktik pengajaran, Arwani menerapkan kombinasi metode tradisional
yang meliputi talaqqi, mushafahah dan kitabah dengan perhatian kuat pada
pembentukan akhlak dan keteladanan gurunya. Pendekatan ini menegaskan bahwa
sanad bukan sekadar rangkaian periwayatan teknis, tetapi juga mekanisme
pewarisan adab (sanad al-adab) dan amal (sanad al-amal). Berbagai kajian terbaru
menempatkan praktik semacam ini sebagai kunci efektivitas dakwah bil-hal di
pesantren. Sosok guru yang bersanad sekaligus berperilaku uswah hasanah menjadi
sumber legitimasi moral sehingga pengaruhnya melampaui sekadar transfer
informasi (Fardani & Hamzah, 2023; Mahfudloh, 2023). Secara lebih lanjut,
biografi intelektual KH. Muhammad Arwani Amin Sa’id dapat dilihat dari beberapa
aspek yang penulis jelaskan berikut:

Genealogi sanad keilmuan (dari KH. Munawwir dan KH. Hisyam Kudus)

K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id merupakan figur sentral dalam tradisi
qira’at dan sanad keilmuan di Indonesia, khususnya di Kudus. Ia dikenal memiliki
silsilah keilmuan yang kuat, bersambung dengan para ulama besar seperti K.H.
Munawwir Krapyak dan K.H. Hisyam Kudus, dua sosok yang berperan penting
dalam transmisi ilmu qira’at sab‘ah di Nusantara. Tradisi sanad ini bukan hanya
bukti legitimasi keilmuan, tetapi juga mekanisme kontrol epistemologis dalam
menjaga orisinalitas ilmu Al-Qur’an (F. Ulya & Nikmah, 2024). Fardani dan
Hamzah (2023) menegaskan bahwa sistem sanad di pesantren merupakan bentuk
“jaminan epistemik” agar ilmu tidak tercerabut dari sumber otentiknya. Dengan
demikian, sanad dalam konteks Arwani berfungsi sebagai pondasi otoritas dan
jaminan kontinuitas ajaran Al-Qur’an dalam rantai guru dengan murid yang terjaga
(Fardani & Hamzah, 2023).

K.H. Arwani tidak hanya berperan sebagai penerus sanad qira’at sab‘ah,
tetapi juga sebagai inovator dalam pedagogi qird’at di pesantren Jawa. Melalui
Faidhul-Barakat f1 Sab‘il-Qira’at, beliau mengembangkan model pengajaran yang
menggabungkan metode talaqqi, hafalan, dan penguatan spiritualitas. Sanad yang

beliau bangun melampaui fungsi formal, menjadi media transmisi nilai dengan

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 26
ISSN: 2774-5724 (media Online)

pembentukan sanad al-adab dan sanad al-amal yang menekankan keteladanan dan
akhlak guru. Dengan cara ini, sanad tidak hanya menjaga teks, tetapi juga
menanamkan nilai moral dalam setiap proses pembelajaran (F. Ulya & Nikmah,
2024). Mahfudloh (2023) menambahkan bahwa sanad keilmuan memiliki dimensi
sosial dengan memperkuat kepercayaan masyarakat terhadap pesantren sebagai
lembaga otoritatif di tengah arus informasi keagamaan yang fragmentaris
(Mahfudloh, 2023). Dengan demikian, penelitian terhadap sanad K.H. Arwani
bukan sekadar kajian historis, tetapi tawaran epistemologis dan metodologis bagi
rekonstruksi model dakwah Islam kontemporer.

Karya monumental: Faidl al-Barakat fi Sab‘il Qira’at.

Faidhul-Barakat f1 Sab’il-Qira’at oleh K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id
muncul sebagai karya referensial dalam tradisi qira’at di Nusantara. Disusun
menurut tarttb mushafi dan memuat varian bacaan beserta aturan-aturnya, kitab ini
berfungsi ganda: sebagai kompendium teknis qira’at sab‘ah dan sebagai panduan
praktik pengajaran yang mudah diakses oleh pengajar pesantren. Beberapa studi
kontemporer menekankan aspek formatif karya ini menunjukan format sistematis
yang memudahkan proses talaqqi dan mushafahah sehingga kitab tidak hanya
dibaca tetapi juga dipraktikkan dalam konteks kelas dan halaqah pengajaran qira’at
(Fardani & Hamzah, 2023; M. N. Ulya & Alkaff, 2024).

Secara pedagogis, Faidhul-Barakat menonjol karena metodologinya yang
menunjukan penyajian ayat-ayat menurut urutan mushaf, penegasan ragam bacaan,
serta penjelasan teknis yang menggabungkan latihan lisan dan catatan tertulis
(kitabah). Pendekatan ini memfasilitasi dua dimensi pembelajaran sekaligus
transfer kompetensi teknis (tajwid/qira’at) dan pembinaan adab pembaca. Hal ini
karena proses talaqqi menuntut murid meniru contoh guru dan menyerap etika
bacaan yang ditunjukkan oleh gurunya. Penelitian lapangan dan bibliografis terbaru
mengamati bahwa kepopuleran Faidhul-Barakat berkaitan erat dengan bagaimana
kitab tersebut menjadi “kurikulum informal” di banyak pesantren tahfiz yang
menekankan sanad dan keteladanan guru dalam pengajaran qira’at (Badriyah &
Miski, 2025; Fardani & Hamzah, 2023).

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 27
ISSN: 2774-5724 (media Online)

Integrasi peran beliau sebagai ahli gira’at, pendidik, dan mursyid.

K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id tampil sebagai qari’ whose scholarly
authority was grounded in a verified sanad of qira’at; otoritas ini memberi dasar
teknis bagi semua aktivitas keagamaan dan pendidikan yang dilakukannya. Karya
monumentalnya Faidhul-Barakat fi Sab‘il-Qira’at menjadi rujukan praktis untuk
pengajaran qira’at sab‘ah karena menyajikan varian bacaan menurut urutan mushaf
serta aturan-aturan tajwid yang aplikatif, membuatnya efektif dipakai dalam
halagah dan talaqqt pesantren. Studi empiris terbaru mencatat bagaimana kitab dan
sanad Arwani memperkuat legitimasi pengajaran qira’at di banyak pesantren Jawa,
sehingga peran beliau sebagai ahli bacaan Al-Qur’an tidak terlepas dari fungsi
pedagodik kitab tersebut (Rigza, 2015).

Sebagai pendidik, Arwani mempraktikkan metode yang menggabungkan
latihan lisan (talaqqi, mushafahah) dan catatan tertulis (kitabah) sehingga proses
pembelajaran menjadi holistik: penguasaan teknik bacaan sekaligus pembentukan
adab belajar. Pendekatan ini menempatkan guru bukan sekadar sumber informasi,
melainkan teladan yang perilakunya (etika, disiplin, kesederhanaan) menjadi
bagian dari kurikulum tidak tertulis dengan santri meniru cara guru membaca,
berinteraksi, dan mengamalkan ilmu. Penelitian lapangan tentang implementasi
pembelajaran qira’at menemukan bahwa format pedagogis Faidhul-Barakat
memang memfasilitasi perpaduan antara kompetensi teknis dan pembiasaan moral
yang sistematis (Isfandari, 2023).

Peran beliau sebagai mursyid (pembimbing spiritual) melengkapi fungsi qari’
dan pendidik. Dengan sanad yang dimiliki, memberi Arwani otoritas religius yang
memungkinkan beliau memberi bimbingan tasawuf atau akhlak secara langsung
kepada santri. Dalam praktik pesantren, muragabah (pengawasan spiritual), nasihat
personal, dan contoh hidup seorang mursyid memperkuat internalisasi nilai.
Sehingga dakwah yang terjadi bukan hanya transfer kompetensi, tetapi transformasi
karakter. Kajian kontemporer menempatkan peran mursyid semacam ini sebagai
kunci efektivitas dakwah bil-hal di pesantren, karena ia menghubungkan teks (al-

Qur’an dan qira’at) dengan praktik hidup sehari-hari yang terlihat dan ditiru.

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 28
ISSN: 2774-5724 (media Online)

Metode Dakwah Berbasis Sanad

Metode dakwah berbasis sanad dapat dipahami sebagai pendekatan dakwah
yang menekankan otoritas keilmuan, kesinambungan nilai, dan keteladanan moral
melalui hubungan guru dengan murid yang sahih dan terverifikasi. Dalam konteks
K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id, sanad bukan hanya rantai transmisi ilmu
qira’at, tetapi juga sarana pewarisan adab dan amal, sehingga dakwah yang
dilakukan bersifat bil-hal, yakni dakwah yang menyentuh hati melalui contoh
hidup, bukan sekadar ujaran verbal. Metode ini menegaskan bahwa keberhasilan
dakwah tidak hanya diukur dari penyampaian pesan, tetapi dari sejauh mana
seorang dai mampu menghadirkan kredibilitas spiritual dan intelektual yang
berakar pada sanad yang jelas. Di tengah krisis otoritas dakwah digital masa Kini,
model ini menawarkan paradigma alternatif dakwah yang otentik, berakar, dan
transformatif. Motede dakwah berbasis sanad yang dilakukan oleh KH. Muhammad
Arwani Amin Sa’id dapat dijelaskan sebagai berikut:

Dakwah melalui talaggi dan mushafahah: hubungan guru dengan murid sebagai
media dakwabh.

Tradisi talaqqi dan mushafahah telah lama menjadi ciri khas pembelajaran
Islam klasik, terutama di lingkungan pesantren. Talaqqi bermakna proses
penerimaan ilmu secara langsung dari guru, sementara mushafahah menegaskan
kedekatan fisik dan spiritual dalam interaksi guru dengan murid. Dalam konteks
dakwah, kedua metode ini bukan sekadar sarana transfer pengetahuan, tetapi juga
wahana pembentukan karakter dan legitimasi keilmuan (Hariyanto, 2023). Fardani
dan Hamzah (2023) menegaskan bahwa dalam sistem sanad Al-Qur’an, talaqqi dan
mushafahah merupakan mekanisme yang menjamin orisinalitas ilmu sekaligus
menjadi model dakwah yang berakar pada keteladanan, karena santri tidak hanya
mendengar, tetapi meniru perilaku, adab, dan spiritualitas gurunya (Fardani &
Hamzah, 2023). Penelitian Rachmawati (2017) juga menunjukkan bahwa
efektivitas dakwah berbasis interaksi personal jauh lebih kuat dibandingkan dengan
dakwah retoris, karena menghadirkan aspek emosional dan afektif dalam
pembentukan religiusitas murid (Rachmawati, 2017). Dakwah seperti ini tidak
bersandar pada popularitas media, tetapi pada otentisitas interaksi antara guru dan

murid, yang berlangsung dalam ruang keberlanjutan spiritual.

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 29
ISSN: 2774-5724 (media Online)

Dakwah bil hal melalui keteladanan moral dan spiritual.

Dakwah bil hal merupakan bentuk dakwah yang menekankan penyampaian
nilai-nilai Islam melalui tindakan nyata, bukan semata retorika atau ceramah.
Model dakwah ini menuntut kehadiran moralitas dan spiritualitas dalam diri da’i
sebagai bentuk keteladanan hidup (uswah hasanah) (Marasabessy, 2025). Dalam
konteks pesantren, praktik dakwah bil hal dapat dilihat dari perilaku para kiai dan
guru yang mengajarkan akhlak melalui kebiasaan sehari-hari seperti kedisiplinan,
kesederhanaan, dan kepedulian sosial. Keteladanan moral dalam dakwah bil hal
berfungsi sebagai “pesan simbolik” yang lebih kuat daripada pesan verbal, karena
audiens mengalami langsung nilai yang disampaikan melalui perilaku da’i
(Rachmawati, 2017).

Efektivitas dakwah dalam lingkungan pesantren tidak hanya dihasilkan oleh
sistem pembelajaran formal, tetapi lebih banyak dipengaruhi oleh perilaku guru
yang konsisten antara ucapan dan tindakan. Hal ini sejalan dengan konsep sanad al-
adab yang menghubungkan rantai keteladanan yang diwariskan dari guru ke murid
melalui interaksi langsung dan praktik keseharian (Zulaicha et al., 2025). Dengan
demikian, keteladanan moral bukan sekadar aspek etis personal, tetapi juga
instrumen pendidikan sosial yang melahirkan karakter religius yang berkelanjutan
di kalangan santri dan masyarakat.

Nilai-nilai Qur’ani (ikhlas, wara’, tawadhu’, istigamah) dalam dakwahnya.

Nilai-nilai Qur’ani seperti ikhlas, wara’, tawadhu’, dan istigamah menjadi
fondasi spiritual dan moral dalam metode dakwah K.H. Muhammad Arwani Amin
Sa’id. Nilai-nilai tersebut tidak hanya bersumber dari ajaran normatif Al-Qur’an,
tetapi juga diinternalisasi melalui praktik hidup dan pembelajaran di pesantren.
K.H. Arwani Amin menempatkan keikhlasan sebagai prinsip dasar dalam setiap
aktivitas keagamaan dan Pendidikan. Baginya, dakwah bukanlah sarana mencari
popularitas, melainkan upaya menegakkan kalimat Allah dengan niat murni
(Chamami et al., 2025). Keikhlasan ini termanifestasi dalam cara beliau mengajar
tanpa pamrih dan membimbing santri secara personal, memperlihatkan bentuk
dakwabh bil hal yang berakar pada niat yang tulus dan kesederhanaan hidup.

Sikap wara’ dan tawadhu’ juga menjadi ciri khas kepribadian dakwah K.H.

Arwani. Wara’ (menjaga diri dari hal syubhat) tercermin dalam kehati-hatian beliau

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 30
ISSN: 2774-5724 (media Online)

terhadap harta, ucapan, dan interaksi social. Hal ini menjadikan wibawa moralnya
begitu kuat di mata santri. Sementara tawadhu’ (rendah hati) tercermin dalam relasi
egaliter antara guru dan murid, di mana otoritas keilmuan tidak menghalangi beliau
untuk tetap menghormati pendapat orang lain. Karakter tawadhu’ para kiai
pesantren merupakan elemen penting dalam mempertahankan otoritas keagamaan
tradisional, karena kerendahan hati menciptakan trust sosial dan memperkuat relasi
dakwah berbasis kasih sayang. Nilai-nilai inilah yang memperlihatkan
keseimbangan antara ‘ilm (pengetahuan) dan akhlaq (perilaku) (Mundhofir et al.,
2024).

Sementara itu, istigamah dalam dakwah K.H. Arwani mencerminkan
konsistensi dan komitmen spiritual dalam menegakkan nilai-nilai Islam meski
menghadapi tantangan zaman. Keteladanan seperti ini berfungsi sebagai otoritas
moral di tengah era digital yang penuh disrupsi nilai. Arwani menunjukkan bahwa
konsistensi perilaku dan kesederhanaan hidup memiliki daya dakwah yang lebih
kuat dibandingkan narasi verbal. Dalam konteks pesantren, istigamah juga
dimaknai sebagai kontinuitas sanad dan tanggung jawab meneruskan ajaran secara
otentik tanpa mengorbankan integritas ajaran Islam(Choeroni, 2019).

Secara analitis, empat nilai Qur’ani tersebut (ikhlas, wara’, tawadhu’,
istigamah) membentuk kerangka etika dakwah klasik yang sekaligus relevan secara
kontekstual. Nilai ikhlas menegaskan dimensi intensional dakwah (orientasi kepada
Allah), wara’ mengatur batas moral (integritas pribadi), tawadhu’ menjadi fondasi
sosial (humility-based leadership), dan istiqgamah memastikan kontinuitas praksis
dakwah sepanjang waktu. Jika dianalisis dengan pendekatan etika transformative,
keempat nilai ini bukan hanya prinsip moral individu, tetapi sistem praksis yang
melahirkan otoritas spiritual, kepercayaan sosial, dan legitimasi keilmuan
(Ramadhan et al., 2024).

Model transmisi nilai: sanad al-‘ilm, sanad al-adab dan sanad al-amal.

Dalam tradisi pendidikan Islam klasik, terutama di lingkungan pesantren,
proses transmisi ilmu tidak hanya berorientasi pada penguasaan teks, tetapi juga
pada internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual (Sugari et al., 2025). Hal ini tampak
dalam model transmisi yang dikenal sebagai sanad al-‘ilm, sanad al-adab serta

sanad al-amal. Model ini menggambarkan tahapan pewarisan ilmu yang tidak

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 31
ISSN: 2774-5724 (media Online)

berhenti pada dimensi kognitif, melainkan berlanjut pada dimensi etis dan praksis.
Sanad al-‘ilm memastikan otentisitas sumber pengetahuan melalui hubungan guru
dengan murid yang terverifikasi, sedangkan sanad al-adab meneguhkan dimensi
moral dari proses belajar, dan sanad al-amal menandai manifestasi nilai ilmu dalam
perilaku sehari-hari (F. Ulya & Nikmah, 2024). Dalam konteks dakwah, model ini
menjadi kerangka integratif yang menggabungkan otoritas keilmuan, keteladanan
moral, dan keutuhan praksis spiritual.

Tahap akhir, sanad al-amal, merupakan puncak dari proses transmisi nilai, di
mana ilmu dan adab terimplementasi menjadi perilaku nyata dalam kehidupan
sosial. Hal ini menunjukan bahwa dakwah yang berangkat dari sanad al-amal
memiliki kekuatan performatif, karena ajaran tidak berhenti pada wacana,
melainkan menjadi aksi sosial dan spiritual yang berdampak pada masyarakat
(Rachmawati, 2017). Dalam konteks K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id, ketiga
lapisan sanad ini berjalan simultan, ilmu qira’at diajarkan dengan sanad keilmuan
yang sahih, disertai penanaman adab dalam pembacaan dan pengamalan Al-Qur’an,
hingga akhirnya melahirkan generasi santri yang mampu mewujudkan nilai Qur’ani

dalam tindakan sehari-hari.

Relevansi Dakwah Berbasis Sanad terhadap Konteks Kontemporer

Relevansi dakwah berbasis sanad terhadap konteks kontemporer terletak pada
kemampuannya menjawab krisis otoritas dan keotentikan dakwah di era digital.
Saat ini, banyak da’i muncul melalui media sosial tanpa sanad keilmuan yang jelas,
sehingga pesan dakwabh sering kehilangan legitimasi moral dan kedalaman spiritual.
Dakwah berbasis sanad seperti yang dipraktikkan K.H. Muhammad Arwani Amin
Sa’id menawarkan alternatif dengan menegaskan pentingnya kesinambungan ilmu,
adab, dan amal dalam proses penyampaian ajaran Islam. Melalui sanad, dakwah
tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi juga mewariskan nilai-nilai
keteladanan, akhlak, dan integritas yang menjadi fondasi etis masyarakat Muslim.
Adapun relevansi dakwah berbasis sanad terhadap konteks kontemporer yang
dilakukan oleh KH. Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus dapat dijelaskan
sebagai berikut:
Menjawab krisis otoritas dan etika dalam dakwah digital.

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 32
ISSN: 2774-5724 (media Online)

Fenomena dakwah digital di era kontemporer menunjukkan gejala
paradoksal: di satu sisi, digitalisasi membuka ruang luas bagi penyebaran nilai-nilai
Islam; namun di sisi lain, ia juga melahirkan krisis otoritas dan etika keagamaan.
Menurut studi Rachmawati (2017), krisis ini ditandai oleh pergeseran otoritas
keagamaan dari ulama bersanad menuju figur-figur populer yang memperoleh
legitimasi melalui algoritma media, bukan kompetensi ilmiah atau spiritual.
Akibatnya, dakwah di ruang digital sering kali terjebak dalam komodifikasi agama
yang menjadikan ajaran Islam sebagai konten viral ketimbang sebagai proses
pembinaan akhlak (Rachmawati, 2017). Fenomena ini menggambarkan bagaimana
logika media telah menggeser epistemologi dakwah dari yang berbasis ilmu dan
adab menjadi berbasis sensasi dan performativitas.

Dalam dunia digital yang cenderung bebas otoritas, sanad menghadirkan
bentuk epistemic accountability atau tanggung jawab keilmuan yang memastikan
bahwa pesan dakwabh tidak terlepas dari sumber aslinya, yakni Al-Qur’an, Hadis,
dan pemahaman ulama muktabar (Harahap, 2025). Oleh karena itu, integrasi sanad
dalam dakwah digital tidak hanya menegakkan validitas pesan, tetapi juga
memulihkan kepercayaan publik terhadap otoritas ulama. Dengan demikian, etika
dakwah digital dapat dipulihkan jika para da’i kembali berpegang pada sanad moral
ini, yakni meneladani guru-guru yang mewariskan dakwah dengan kejujuran dan
kesantunan.

Potensi reaktualisasi sanad sebagai paradigma pendidikan dakwah.

Reaktualisasi sanad dalam pendidikan dakwah juga penting untuk menjawab
krisis otoritas dan otentisitas dakwah digital. Sanad memberikan jaminan epistemik
bagi pesan dakwah, karena rantai transmisi ilmu yang valid memastikan
kesinambungan antara teks (nash) dan konteks. Ketika sistem pembelajaran agama
bergeser ke platform daring tanpa pengawasan sanad, risiko penyimpangan
pemahaman meningkat (Ghifari, 2023). Dengan mengintegrasikan sanad ke dalam
kurikulum dakwah dan pendidikan Islam, pesantren dapat mempertahankan fungsi
tradisionalnya sebagai lembaga filter epistemologis, sekaligus menyesuaikan
dengan kebutuhan komunikasi dakwah digital. Hal ini menunjukkan bahwa sanad

tidak harus dipahami secara konservatif, melainkan dapat direvitalisasi menjadi

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 33
ISSN: 2774-5724 (media Online)

kerangka metodologis pendidikan yang mengutamakan kejujuran, akhlak, dan
kedalaman spiritual dalam penyampaian pesan.

Selain sebagai jaminan keilmuan, reaktualisasi sanad juga menawarkan
pendekatan humanistik dalam pendidikan dakwah. Dalam tradisi sanad, hubungan
guru dengan murid bukanlah relasi hierarkis, melainkan relasi etis yang
berlandaskan kasih sayang (mahabbah) dan keteladanan (uswah hasanah). Pola
pendidikan seperti ini menumbuhkan karakter dan kesadaran moral santri secara
organik melalui interaksi langsung, bukan hanya transfer informasi. Reaktualisasi
sanad berarti menghidupkan kembali metode talaqqi dan mushafahah dalam
pendidikan dakwah modern, baik melalui pembelajaran langsung maupun adaptasi
dalam konteks digital yang tetap menekankan otentisitas hubungan personal antara
guru dan murid (Saidina, 2025).

Kontribusi terhadap moderasi dan etika keulamaan di Indonesia.

K.H. Arwani sebagai ulama yang mengintegrasikan sanad keilmuan,
pembinaan akhlak, dan praktik pengajaran qira’at yang merepresentasikan model
keulamaan dan berkontribusi pada moderasi beragama melalui legitimasi epistemik
dan moral yang beliau miliki. Dalam paradigma ini, sanad tidak sekadar menjamin
keotentikan bacaan Al-Qur’an tetapi juga menjadi sumber legitimasi sosial yang
membuat pesan-pesan keagamaan lebih kredibel dan menahan narasi-narasi
ekstrem yang sering muncul di ruang publik. Literatur terkini menegaskan bahwa
pesantren yang mempertahankan tradisi sanad menjadi agen penting dalam
penguatan Islam moderat karena menghubungkan otoritas keilmuan dengan etika
praktik dakwah (Munif et al., 2023).

Secara operasional, kontribusi tersebut muncul melalui tiga mekanisme
utama: (1) pendidikan kurikuler yang memasukkan pengajaran adab, toleransi, dan
metodologi teks yang moderat; (2) dakwah bil-hal dengan mencerminkan
keteladanan kiai dalam kehidupan sehari-hari yang menginternalisasi nilai
moderate (tawadhu’, toleransi, dan komitmen kebangsaan); dan (3) jejak sanad atau
Ijazah yang menjadikan guru sebagai rujukan epistemik sehingga jamaah cenderung
menerima pesan yang moderat dan berbasis teks otoritatif. Studi-studi lapangan
menunjukkan pesantren berhasil menanamkan sikap moderat lewat praktik-praktik

tersebut, termasuk dalam konteks penguatan kerukunan local (Novianto, 2022).

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 34
ISSN: 2774-5724 (media Online)

Bukti empiris dari kajian regional dan kebijakan juga mendukung peran
ulama dan pesantren dalam moderasi: analisis fatwa dan pedoman kelembagaan
menunjukkan nilai-nilai  moderasi (anti-radikalisme, toleransi, komitmen
kenegaraan, penghormatan kearifan lokal) semakin diinternalkan dalam dokumen-
dokumen ulama dan praktik dakwah formal mengintegrasikan bahwa etika
keulamaan tradisional kini menjadi bantalan normatif bagi moderasi beragama di
tingkat akar rumput. Selain itu, penelitian tentang adaptasi pesantren di era
Society/Media 5.0 memperlihatkan bagaimana institusi tradisional menata ulang
kurikulum dan metode agar tetap relevan dalam mereduksi disinformasi keagamaan

dan ekstremisme digital (Widoyo et al., 2023).

Kesimpulan

Penelitian ini menemukan bahwa metode dakwah berbasis sanad yang
dipraktikkan oleh K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id di Pesantren Yanbu‘ul
Qur’an Kudus merepresentasikan sistem dakwah yang holistik dan transformatif.
Sanad tidak hanya berfungsi sebagai rantai keilmuan (sanad al-‘ilm), tetapi juga
sebagai instrumen pembinaan moral (sanad al-adab) dan pembentukan amal (sanad
al-amal). Melalui metode talaqqgi, mushafahah, dan keteladanan (uswah hasanah),
proses dakwah di pesantren berlangsung secara personal, etis, dan spiritual. Model
ini menegaskan bahwa keberhasilan dakwah tidak terletak pada retorika, melainkan
pada keteladanan dan kesinambungan nilai antara guru dan murid Dengan
demikian, sanad menjadi sistem dakwah integral yang menjaga otentisitas ajaran
Islam sekaligus memperkuat karakter keulamaan di era modern. Selanjutnya,
penelitian ini memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan ilmu dakwah dan
pendidikan Islam dengan memperkenalkan sanad sebagai paradigma epistemologis
dan pedagogis dakwah. Konsep sanad-based da’wah memperluas pemahaman
dakwabh tidak hanya sebagai komunikasi verbal, tetapi juga sebagai proses transmisi
nilai dan pembentukan akhlak. Secara praktis, hasil penelitian ini meneguhkan
kembali fungsi pesantren sebagai pusat otoritas moral dan keilmuan Islam yang
relevan untuk menjawab krisis otoritas dakwah digital.

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan studi empiris

mengenai implementasi dakwah berbasis sanad dalam konteks pendidikan dan

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 35
ISSN: 2774-5724 (media Online)

dakwah digital, termasuk adaptasinya pada lembaga pendidikan Islam modern.
Pendekatan etnografis atau fenomenologis juga dapat digunakan untuk menggali
pengalaman langsung relasi guru—murid dalam menjaga kesinambungan sanad.
Selain itu, penelitian lintas disiplin antara ilmu dakwah, pendidikan karakter, dan
komunikasi digital akan memperkaya pemahaman tentang relevansi sanad sebagai
paradigma dakwah Islam yang otentik, etis, dan kontekstual di era disrupsi
teknologi.

Daftar Pustaka

Al-Ghazali, A. H. (2011). Ihya’ 'Ulum al-Din. Dar al-Ma’rifah.

Anshori, M. I., Nugrahini, I. F., & Arsinta, A. (2024). Jaringan IImu Nusantara-
Timur Tengah Dan Peran Pesantren Dalam Jaringan-Nya. Al-Abshor Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 1(3), 300-309.
https://doi.org/https://doi.org/10.71242/xwz2pq04

Badriyah, L., & Miski. (2025). The Transmission Of Seven Qur’anic Readings In
Malang: Networks, Scholarship, and Pedagogical Dynamics. Mutawatir:
Jurnal Keilmuan Tafsir Hadith, 15(1), 46-609.
https://doi.org/10.15642/mutawatir.2025.15.1.

Chamami, M. M. H., Ihsan, Fakhiroh, S., Ni’am, K., Anisa, P. S., Muna, A., &
Mayasari, W. M. (2025). Historitas: Bukti Eksistentensi 2 Madrasah Tertua
Di Kudus. Percetakan Diandra Kreatif.

Choeroni. (2019). KH. M. Arwani Amin; Sebagai Role Model Pendidikan Tahfid
Al Qur’an. Al-Fikri Jurnal Studi Dan Penelitian Pendidikan Islam, 2(1), 37—
44, http://dx.doi.org/10.30659/jspi.v2i1.4014 Refbacks

Fardani, M., & Hamzah, H. (2023). Implementasi Metode Pemberian Sanad Al-
Qur’an di Pondok Pesantren An-Nur Litahfizil Qur’an Kabupaten Bogor.
Hikami : Jurnal Iimu Alquran Dan Tafsir, 4(1), 1-16.
https://doi.org/10.59622/jiat.v4il1.75

Ghifari, M. (2023). Strategi Efektif Dalam Mencegah Penyebaran Hadis Palsu di
Media Sosial. The International Journal of Pegon : Islam Nusantara
Civilization, 9(01), 103-122. https://doi.org/10.51925/inc.v9i01.83

Harahap, R. S. (2025). Validitas Rantai Periwayatan Hadis di Era Digital: Analisis
Otentisitas melalui Pendekatan Digital Isnad Mapping. Hamidah: Jurnal
llmu Hadis, 1(1), 1-14. https://ejournal.albahriah-
institut.org/index.php/hamidah

Hariyanto, A. (2023). Manajemen Pendidikan Qira’at Sab’ah di Pondok Tahfidh
Yanbu’ul Qur’an Remaja (PTYQR) Kudus. Jurnal Al Burhan Staidaf, 3(2),
10-20. https://doi.org/https://doi.org/10.58988/jab.v3i2.245

Irfan, M., & Ikhlas, A. (2024). Implementasi metode Talagqgi Musyafahah dalam
Pembelajaran lImu Tajwid di Kolej VVokasional Temerloh Pahang Malaysia.
Tazakka: Jurnal Pendidikan Dan Keislaman, 02(02), 120-132.
https://doi.org/https://doi.org/10.24036/tazakka.v2i02.35

Isfandari, S. S. (2023). Implementasi Pembelajaran Qiraah Sab’ah Di Pondok
Pesantren Tahfidzul Qur’an Baitul Abidin Darussalam. Qaf: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 5(02), 183-195.

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 36
ISSN: 2774-5724 (media Online)

https://doi.org/https://doi.org/10.59579/qaf.v5i02.6396

Islam, M. T., Amelia, F., Azmi, M. U., Al Baqi, S., Muzakki, S., Oktaviani, I. N.,
Novitasari, D., & Habibbah, U. (2025). The Advantages of the Uswah
Hasanah Method in thePerspective of Q.S. Al-Ahzab Verse 21: Conceptual
Analysisand Implementation. Paedagogia: Jurnal Penelitian Pendididkan,
28(1), 103-113. https://doi.org/10.20961/Paedagogia.v28i1.98367

Lisan, A. C. F. (2019). Hermeneutika Gramatikal; Telaah Epistemologi Kitab
Faidhul Barakat F1 Sab’il Qira’at Karya K.H. Muhamad Arwani bin
Muhamad Amin al-Qudsi. Dialogia: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 17(1),
61-80.

Mahfudloh, R. I. (2023). Peran Sanad Keilmuan Dalam Pengembangan Pondok
Pesantren. Qomaruna Journal of Multidisciplinary Studies, 01(01), 23-30.
https://doi.org/https://doi.org/10.62048/qjms.v1il.24

Marasabessy, M. A. F. (2025). Revitalisasi Metode Dakwah Bil Hal Sebagai
Pendekatan Strategis Dalam Pembinaan Karakter Mahasiswa Muslim di Era
Digital. Jurnal QOSIM : Jurnal Pendidikan Sosial & Humaniora, 3(3),
1336-1346. https://doi.org/10.61104/jq.v3i3.2029

Marvianasari, R. (2024). Dakwah Bil Hal dalam Membangun Kesadaran
Beribadah di Masjid Jogokariyan Yogyakarta. Translitera : Jurnal Kajian
Komunikasi Dan Studi Media, 13(1), 47-53.
https://doi.org/10.35457/translitera.v13i1.3635

Muflichah, S. (2014). The Charisma Leadership Style of Kyai Haji Arwani Amin
The founder of Yanbuul Quran Pesantren, Kudus. Jisca: Journal of Islamic
Civilization in Southeast Asia, 02(01), 61-81.
https://doi.org/https://doi.org/10.24252/jicsa.v3il.774

Mundhofir, Sugiyo, & Hasyim, D. (2024). Model Pembelajaran Tahfidzul Qur’an
Di Pondok Pesantren Yanbu’ul Qur’an Kudus (Tinjauan Filsafat Ilmu).
Teaching and Learning Journal of Mandalika, 5(2), 366—385.
http://ojs.cahayamandalika.com/index.php/teacherAkreditasiSinta5,SK.Nom
or:152/E/KPT/2023

Munif, M., Qomar, M., & Aziz, A. (2023). Kebijakan Moderasi Beragama di
Indonesia. Jurnal Dirasah, 6(2), 417-430.
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah

Ningsih, I. S., Srinanda Srinanda, & Nursalim, E. (2024). Strategi Pembelajaran
Kitab Ta’lim Muta’allim Dalam Pembentukan Karakter Santri. Pragmatik :
Jurnal Rumpun lImu Bahasa Dan Pendidikan , 2(1), 45-57.
https://doi.org/10.61132/pragmatik.v2i1.155

Novianto, B. (2022). Moderasi Islam Di Indonesia. An-Natiq Jurnal Kajian Islam
Interdisipliner, 2(1), 50-60.
http://riset.unisma.ac.id/index.php/natig/article/view/14193DOI:http://dx.doi.
org/an-natiq.v2i1.14193

Qomar, M. (2025). Epistemologi Pendidikan Islam Dari Metode Rasional Hingga
Metode Kritik. Penerbit Erlangga.

Rachmawati, F. (2017). Rethinking Uswah Hasanah: Etika Dakwah dalam
Bingkai Hiperrealitas. Jurnal llmu Dakwah, 35(2), 307-332.
https://doi.org/10.21580/jid.35.2.1611

Ramadhan, A. R., Said, U. M. R., Sauri, S., & Afkar, M. F. (2024). Integrasi Etika
Filosofis dan Nilai-Nilai Profetik dalam Mewujudkan Pendidikan Islam

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 37
ISSN: 2774-5724 (media Online)

yangHumanis, Adil, dan Transformatif. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam Dan
Pendidikan, 16(2), 253-267. https://doi.org/10.47435/al-galam.v16i1.3244

Ramadhani, S., & Mutiawati. (2023). Efektivitas Dakwah Bil-Hal sebagai Solusi
Penyampaian Pesan Dakwah kepada Mitra Dakwah. Jurnal Komunika
Islamika: Jurnal limu Komunikasi Dan Kajian Islam, 10(1), 23-30.
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/komunika

Rigza, A. (2015). Kitab Faidh Al-Barakat fi Sab’ Al-Qira’at Kyai Arwani
Kudus Analisa Metodologi Dan Tharigah Jama’ [Pascarajana Institut lImu
Al-Quran (11Q) Jakarta]. http://repository.iig.ac.id//handle/123456789/616

Robbany, T. M., & Al Walid, K. (2024). Academic Article Sufism Thoughts and
Teachings By Sheikh Arwani Amin In "Risalah Mubarakah. Thailand
Islamic Journal, 1(2), 2567. https://doi.org/https://so16.tci-
thaijo.org/index.php/T1J/article/view/1079

Saidina, M. F. (2025). Revitalisasi Pendidikan Islam Humanis dalam Menanggapi
Isu-isu Global Kontemporer: Telaah Al-Quran dan Sunnah. Arba: Jurnal
Studi Keislaman, 1(3), 197-214. https://ejournal.albahriah-
institut.org/index.php/arba

Sri, H. W. Z., Wilis, E., Syarkani, & Sari, P. S. (2024). Peran Pendidikan Islam
dalam Pembentukan Karakter Masyarakat Berbasis Nilai-Nilai Al-Qur’an
dan Hadis. lhsan: Jurnal Pendidikan Islam, 2(4), 199-215.
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan

Sugari, D., Hilalludin, & Mariyani, E. D. (2025). Perbedaan Pesantren Tradisional
Dan Pesantren Modern Dilndonesia. Ar-Ruhul IImi: Jurnal Pendidikan Dan
Pemikiran Islam, 1(1), 30-46. https://risetcendikia.com/index.php/jurnal-
arruhul-ilmi/article/view/3

Ulya, F., & Nikmah, K. (2024). Upaya Pesantren Dalam Menjaga Tradisi Sanad
Keilmuan Di Era Society 5.0. Jurnal MUDARRISUNA: Media Kajian
Pendidikan Agama Islam, 14(1), 18-29.
https://doi.org/https://doi.org/10.22373/jm.v14i1.20668

Ulya, M. N., & Alkaff, S. A. R. (2024). An Analysis of the Sanad Transmission
by K.H. Muhammad Arwani(1905 — 1994) and His Role in the
Disseminationof Qiraat Sab’ah Knowledge in Indonesia. QOF: Jurnal Studi
Al-Qur’an Dan Tafsir, 7(2), 246-262.
https://doi.org/https://doi.org/10.30762/qof.v7i2.1400

Wahidi, R., & Syahidin, S. (2024). Uswah Hasanah Learning Model and its
Implementation in Learning Islamic Religious Education. Civilization
Research: Journal of Islamic Studies, 3(1), 1-24.
https://doi.org/10.61630/crjis.v3il.41

Widoyo, A. F., Abduh, M., Amrie, M. A., & Islamy, A. (2023). Moderation of
religion in the Fatwa of Majelis Ulama Indonesia about the Ethics of da’wah
in the Digital Age. Jurnal llmu Dakwah, 43(1), 107-119.
https://doi.org/10.2158/jid.43.1.16053

Zulaicha, Dewi, M. J. R., & Wulandari, Y. (2025). Transmisi Pengetahuan Lisan
dan Metode Pembelajaran dalam Tradisi Keilmuan Islam (Z. Syarif & M.
Inayanti (eds.). Karya Bakti Makmur (KBM) Indonesia.

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H.

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus



