
Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

18 

 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 

https://ejournal.uimsya.ac.id/index.php/Tarbiyatuna/index 

  

METODE DAKWAH BERBASIS SANAD: STUDI TRADISI 

PENGAJARAN DAN KETELADANAN K.H. MUHAMMAD ARWANI 

AMIN SA’ID KUDUS 

 

Imam Fatkhullah1, Yuzril Mahendra2, Muhammad Firdaus3  

 

Email: ftkhllh66@gmail.com1, yousrielmdr@gmail.com2, 

muhammad.firdaus@uinjkt.ac.id3 

 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 

 

 

Abstrack 

This study is motivated by the decline of moral and spiritual authority in 

modern Islamic da’wah, which tends to be pragmatic and rhetorical. The research 

aims to analyze the sanad-based da’wah method practiced by K.H. Muhammad 

Arwani Amin Sa’id at Yanbu‘ul Qur’an Islamic Boarding School in Kudus as a 

model emphasizing the continuity between knowledge (‘ilm), ethics (adab), and 

practice (‘amal). Using a qualitative approach through library research, this study 

examines Arwani’s works, biography, and teaching tradition. The findings reveal 

that sanad in Arwani’s da’wah functions as a system of value transmission 

integrating intellectual, moral, and spiritual dimensions through talaqqi (direct 

learning), mushafahah (face-to-face transmission), and exemplary conduct (uswah 

hasanah). This approach unites sanad al-‘ilm, sanad al-adab, and sanad al-amal, 

resulting in an authentic and transformative da’wah bil hal (preaching through 

action). This study concludes that sanad da'wah is a relevant paradigm for 

contemporary Islamic da'wah which is rooted in tradition but oriented towards 

character formation. Its implication suggests that this model can be 

recontextualized in education and digital da’wah to strengthen scholarly authority, 

ethical integrity, and moderate Islamic leadership in the modern era. 

 

Keywords: Sanad, Da’wah Bil Hal, Pesantren, K.H. Muhammad Arwani Amin 

Sa’id, Exemplary Leadership. 

 

Abstrak 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh melemahnya otoritas moral dan spiritual 

dalam dakwah Islam modern yang cenderung pragmatis dan retoris. Kajian ini 

bertujuan menganalisis metode dakwah berbasis sanad yang dipraktikkan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id di Pesantren Yanbu‘ul Qur’an Kudus sebagai 

model dakwah yang menekankan kesinambungan antara ilmu (‘ilm), adab, dan 

amal. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan 

(library research) melalui telaah terhadap karya, biografi, dan literatur tentang 

tradisi pengajaran Arwani. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sanad dalam 

dakwah Arwani berfungsi sebagai sistem transmisi nilai yang menyatukan dimensi 

keilmuan, moral, dan spiritual melalui praktik talaqqi, mushafahah, dan keteladanan 

(uswah hasanah). Pendekatan ini membentuk integrasi antara sanad al-‘ilm, sanad 

al-adab, dan sanad al-amal yang menghasilkan dakwah bil hal yang otentik dan 

mailto:ftkhllh66@gmail.com
mailto:yousrielmdr@gmail.com
mailto:muhammad.firdaus@uinjkt.ac.id


Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

19 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

transformatif. Simpulan penelitian menegaskan bahwa metode dakwah berbasis 

sanad relevan sebagai paradigma dakwah kontemporer yang berakar pada tradisi 

dan berorientasi pada pembentukan karakter. Implikasinya, model ini dapat 

direaktualisasi dalam pendidikan dan dakwah digital untuk memperkuat otoritas 

keilmuan, etika, serta moderasi keulamaan di era modern. 

 

Kata Kunci: Sanad; Dakwah; Pesantren; K.H. Muhammad Arwani Amin 

Sa’id; Keteladanan 

 

Pendahuluan  

Perkembangan dakwah Islam di era modern menghadapi tantangan serius, 

terutama dalam hal otoritas moral, keilmuan, dan spiritualitas para da‘i. Dakwah 

yang dulunya berakar pada keilmuan dan keteladanan kini cenderung bergeser pada 

pendekatan pragmatis dan retoris. Fenomena ini menimbulkan kebutuhan 

mendesak untuk menggali kembali model dakwah yang berpijak pada tradisi 

keilmuan Islam yang autentik, salah satunya melalui konsep sanad. Dalam 

khazanah Islam klasik, sanad tidak hanya berfungsi sebagai rantai transmisi ilmu, 

tetapi juga sebagai media pewarisan adab, moral, dan spiritualitas antara guru dan 

murid. Nilai inilah yang kini mulai memudar di tengah disrupsi informasi dan 

dakwah digital yang serba cepat, namun minim bimbingan etis. 

K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id merupakan figur ulama karismatik dari 

Kudus yang dikenal luas sebagai ahli qira’at dan pendiri Pesantren Yanbu‘ul 

Qur’an. Keilmuannya tidak hanya diakui dari segi hafalan dan sanad qira’at yang 

bersambung hingga Rasulullah SAW, tetapi juga dari integritas moral dan 

keteladanan hidupnya. Dalam proses pengajaran dan pembinaan santri, beliau 

menampilkan dakwah yang berpijak pada sanad keilmuan (sanad al-‘ilm), sanad 

adab (sanad al-adab), dan sanad amal (sanad al-amal). Melalui metode talaqqi, 

mushafahah, dan keteladanan dalam keseharian, K.H. Arwani membangun sistem 

dakwah yang menekankan kesinambungan ilmu dan moral secara harmonis. 

Meskipun banyak penelitian telah membahas kiprah beliau, fokus kajian yang 

ada masih terbatas pada aspek keilmuan qira’at, sanad bacaan Al-Qur’an, atau sisi 

sufistiknya. Penelitian seperti yang dilakukan oleh Ade Chariri Fashichul Lisan 

(2019) dalam Hermeneutika Gramatikal: Telaah Epistemologi Kitab Faidhul 

Barākat Fī Sab’il Qira’at Karya K.H. Muhamad Arwani bin Muhamad Amin al-

Qudsi menyoroti hermeneutika gramatikal dalam kitab Faidl al-Barakat (Lisan, 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

20 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

2019) (Lisan, 2019), sedangkan studi lain oleh Taqiyuddin Muhammad Robbany 

dan Kholid Al Walid (2024) pada penelitian yang berjudul Academic Article 

Sufism Thoughts and Teachings By Sheikh Arwani Amin In "Risālah Mubārakah, 

mengulas dimensi sufistik dalam ajaran beliau (Robbany & Al Walid, 2024) 

(Robbany & Al Walid, 2024). Demikian pula, penelitian Siti Muflichah (2014) 

dalam The Charisma Leadership Style of Kyai Haji Arwani Amin The founder of 

Yanbuul Quran Pesantren, Kudus mengulas gaya kepemimpinan karismatik beliau 

di pesantren (Muflichah, 2014) (Muflichah, 2014) Namun, belum ada penelitian 

yang secara spesifik menelaah sanad sebagai metode dakwah dan pendekatan 

pembinaan spiritual yang sistematis. Di sinilah letak kesenjangan penelitian yang 

ingin diisi dalam kajian ini, yakni melihat sanad bukan semata-mata sebagai rantai 

transmisi keilmuan, tetapi sebagai metode dakwah yang membentuk karakter dan 

etika keulamaan. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada konstruksi teoretis sanad sebagai 

paradigma dakwah yang bersifat epistemologis, pedagogis, dan etis. Secara teoretis, 

penelitian ini mengacu pada konsep dakwah bil hal dan uswah hasanah 

sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Ahzab ayat 21, yang menekankan 

keteladanan sebagai media penyampaian nilai-nilai Islam (Ramadhani & 

Mutiawati, 2023). Integrasi antara sanad al-‘ilm (otoritas ilmu), sanad al-adab 

(pembentukan moral), dan sanad al-amal (implementasi nilai) menjadi dasar 

analisis dalam memahami relevansi sanad terhadap pendidikan dan dakwah Islam 

di era digital. 

Dengan demikian, penelitian ini difokuskan pada kajian terhadap metode 

dakwah berbasis sanad yang diterapkan oleh K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id 

di Pesantren Yanbu‘ul Qur’an Kudus. Tujuannya adalah menjelaskan bagaimana 

sanad berfungsi sebagai sistem dakwah yang menyatukan otoritas keilmuan, 

keteladanan moral, dan pembentukan spiritualitas, serta menilai relevansinya dalam 

menghadapi tantangan otoritas dakwah dan etika komunikasi keagamaan di era 

modern. 

 

 

 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

21 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

Metode  

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kepustakaan 

(library research). Metode ini melibatkan pengumpulan data dengan memahami dan 

mempelajari teori-teori dari berbagai literatur yang relevan dengan penelitian. 

Pengumpulan data yang dilakukan oleh peneliti yaitu dari berbagai sumber seperti 

buku mengenai K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id, artikel jurnal, majalah dan 

dokumen-dokumen lainnya yang berkaitan dengan metode dakwah berbasis sanad. 

Adapun metode analisis yang digunakan oleh peneliti adalah dengan membaca 

sumber-sumber informasi mengani K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id, 

kemudian menyusun sebuah duugaan berdasarkan jumlah informasi atau data yang 

ada.  Dari dugaan sementara ini akan membangun kaitan dengan tujuan masalah 

yang telah ditentukan dan dapat dijawab dalam hasil dan pembahasan. Alasan 

peneliti menggunakan pendekatan library research karena dapat memberikan 

informasi secara mendetail dan mampu menjawab permasalahan dalam studi 

dakwah Islam, yaitu metode dakwah berbasis sanad yang menekankan 

kesinambungan ilmu, akhlak, dan spiritualitas. 

 

Hasil dan Pembahasan  

Konsep Sanad dalam Dakwah Islam 

Dalam tradisi Islam klasik, sanad memiliki posisi yang sangat fundamental 

sebagai sistem transmisi keilmuan yang menjamin otentisitas pengetahuan agama. 

Sanad bukan hanya sekadar rantai periwayatan ilmu dari guru kepada murid, tetapi 

juga merupakan media pewarisan nilai, adab, dan spiritualitas (Sugari et al., 2025). 

Dalam perspektif epistemologi Islam, keabsahan ilmu tidak hanya diukur dari 

validitas teks atau rasionalitas argumen, tetapi juga dari kemurnian mata rantai guru 

yang menyampaikannya (Qomar, 2025). Oleh karena itu, sanad menjadi simbol 

kesinambungan antara dimensi intelektual dan moral, antara ilmu yang diajarkan 

dan akhlak yang dihidupkan. Ulama terdahulu menegaskan bahwa keberkahan ilmu 

tidak terletak pada luasnya pengetahuan, melainkan pada keberlanjutan adab dan 

keikhlasan yang diwariskan melalui sanad yang sahih. 

Dalam konteks pesantren, sanad bukan hanya difungsikan sebagai bukti 

legitimasi keilmuan, melainkan sebagai metode pembinaan moral dan spiritual. 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

22 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

Proses belajar di pesantren tidak berhenti pada transfer pengetahuan (ta‘līm), tetapi 

juga pada pembentukan karakter (tarbiyah) melalui interaksi langsung dengan kiai. 

Hubungan antara guru dan santri dibangun atas dasar adab, kedekatan spiritual, dan 

penghayatan nilai (Ningsih et al., 2024). Tradisi talaqqi (pembacaan langsung di 

hadapan guru) dan mushafahah (perjumpaan dan ijazah langsung) menjadi sarana 

penting untuk meneguhkan nilai-nilai sanad tersebut (Irfan & Ikhlas, 2024). Dalam 

kerangka dakwah Islam, praktik seperti ini merepresentasikan dakwah bil hal, yakni 

penyampaian pesan keagamaan melalui keteladanan perilaku, bukan sekadar 

ucapan. 

Secara lebih rinci, konsep sanad dalam islam di pesantren dapat dilihat 

sebagai berikut: 

Makna Sanad dalam Konteks Pesantren dan Dakwah Bil Hal 

Dalam tradisi pesantren, sanad tidak hanya dimaknai sebagai rantai transmisi 

keilmuan, tetapi juga sebagai sistem pendidikan yang menyatukan aspek 

intelektual, spiritual, dan moral. Sanad menjadi inti dari proses pembelajaran yang 

menekankan kesinambungan antara ilmu dan adab, antara guru dan murid, serta 

antara teks dan praksis. Sanad merupakan fondasi otoritas keilmuan Islam yang 

menghubungkan ulama lokal dengan tradisi keilmuan global, sehingga pesantren 

berfungsi sebagai simpul kontinuitas sanad keilmuan Islam di Nusantara (Anshori 

et al., 2024). Melalui sanad, ilmu yang diperoleh seorang santri tidak sekadar 

dihafal atau dipahami, tetapi juga dijalani dan diamalkan dalam kehidupan. Hal ini 

menjadikan pendidikan pesantren sebagai sistem pembentukan kepribadian yang 

berakar pada nilai-nilai akhlak dan spiritualitas. 

Proses transmisi sanad dalam pesantren diwujudkan melalui metode talaqqi 

dan mushafahah, yaitu proses belajar langsung di bawah bimbingan seorang kiai 

dengan hubungan personal yang intens. Imam al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din 

menegaskan bahwa keberkahan ilmu akan lahir ketika seorang murid belajar 

dengan penuh adab kepada gurunya, karena adab adalah jembatan antara ilmu dan 

amal (Al-Ghazali, 2011). Prinsip ini hidup dalam budaya pesantren yang 

menekankan bahwa keberhasilan dakwah bukan hanya diukur dari kemampuan 

berbicara, melainkan dari keteladanan moral seorang guru. Dakwah yang demikian 

dikenal sebagai dakwah bil hal, yakni penyampaian nilai Islam melalui perilaku dan 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

23 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

teladan hidup yang nyata (Sri et al., 2024). Dalam pendekatan ini, pesan dakwah 

tidak disampaikan secara verbal semata, tetapi diwujudkan dalam praktik 

kesederhanaan, keikhlasan, kedisiplinan, dan kepedulian sosial. 

Integrasi Konsep Sanad dan Dakwah Keteladanan (Uswah Hasanah)  

Integrasi konsep sanad dan dakwah keteladanan (uswah hasanah) dalam 

dunia pesantren muncul sebagai pola pendidikan-dakwah yang menyatukan 

legitimasi keilmuan dengan pembentukan akhlak melalui contoh hidup guru. Sanad 

di pesantren tidak hanya berfungsi sebagai bukti rantai periwayatan ilmu, tetapi 

juga sebagai mekanisme pembentukan adab dan kontrol etis agar pengetahuan yang 

ditransmisikan dibarengi dengan perilaku yang saleh dan konsisten (Fardani & 

Hamzah, 2023). Praktik talaqqī, mushāfahah, dan interaksi harian antara kiai dan 

santri memungkinkan ilmu (sanad al-ʻilm) melebur dengan keteladanan (sanad al-

adab), sehingga dakwah yang lahir bersifat bil hal yang terbukti efektif dalam 

membentuk kesadaran religius dan kebiasaan ibadah kolektif  (Marvianasari, 2024). 

Kajian-kajian terkini menunjuk bahwa model ini relevan untuk merespons krisis 

otoritas moral dalam ruang dakwah digital karena meneguhkan sanad sebagai 

sumber otoritas sekaligus menampilkan kiai sebagai uswah hasanah. Dimana 

pesantren dapat menghasilkan kader dakwah yang berilmu sekaligus berintegritas 

moral. 

Dalam tradisi pesantren, integrasi antara konsep sanad dan dakwah 

keteladanan (uswah hasanah) membentuk suatu model pendidikan dan dakwah 

yang tidak hanya menekankan transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan 

karakter moral dan spiritual. Sanad di lingkungan pesantren berfungsi sebagai 

legitimasi keilmuan yang memastikan kesinambungan ajaran dari guru kepada 

murid, namun pada saat yang sama menjadi mekanisme pewarisan adab dan etika 

dakwah. Menurut penelitian Fardani dan Hamzah (2023) dalam Jurnal Hikami, 

praktik pemberian sanad Al-Qur’an di pesantren berperan sebagai pengikat moral 

antara kiai dan santri, memastikan bahwa pengetahuan yang diterima tidak terlepas 

dari penghayatan nilai-nilai keikhlasan dan keadaban. Melalui sistem talaqqi dan 

mushafahah, relasi guru dengan murid menjadi ruang spiritual yang memungkinkan 

ilmu (sanad al-‘ilm) terintegrasi dengan akhlak (sanad al-adab) secara simultan, 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

24 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

menjadikan proses pendidikan sekaligus sebagai dakwah bil hal atau penyampaian 

pesan Islam melalui keteladanan perilaku (Fardani & Hamzah, 2023). 

Hubungan antara Sanad, Otoritas, dan Keteladanan Ulama. 

Sanad menjadi basis legitimasi epistemik yang menghubungkan guru dengan 

murid yang menegaskan otoritas keilmuan seorang ulama, terutama dalam praktik 

pendidikan pesantren. Sanad memastikan bahwa pengetahuan yang disampaikan 

memiliki garis transmisi yang dapat dipertanggungjawabkan dan sekaligus 

membawa modal simbolik yang memperkuat posisi kiai dalam komunitas 

keagamaan. Studi tentang peran sanad keilmuan menegaskan bahwa keterhubungan 

sanad membantu menjaga otentisitas ajaran dan memberi legitimasi sosial kepada 

pengajar sehingga pesan yang disampaikan lebih mudah diterima masyarakat 

(Mahfudloh, 2023). 

Lebih dari sekadar bukti rantai periwayatan, sanad di pesantren berfungsi 

sebagai mekanisme pembinaan moral, proses talaqqī, mushāfahah, dan interaksi 

intens antara kiai dan santri memungkinkan ilmu (sanad al-ʿilm) melebur dengan 

pembiasaan adab dan etika (sanad al-adab). Karena pembelajaran berlangsung 

dalam relasi personal dan teladan, otoritas yang dimiliki ulama tidak hanya diukur 

dari kompetensi akademis tetapi juga dari kualitas keteladanan yang tampak dalam 

perilaku sehari-hari, sehingga sanad turut menjadi jaminan etis atas kebenaran 

ajaran yang diwariskan (Wahidi & Syahidin, 2024). Penelitian terkini menunjukkan 

bahwa keteladanan ulama yang didukung sanad menghasilkan efektivitas dakwah 

yang lebih holistic dengan menguatkan kepercayaan komunitas, membentuk 

kebiasaan religius, dan mereduksi dampak disinformasi religius di ruang maya 

(Islam et al., 2025). 

 

Biografi Intelektual K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id 

K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id lahir di Kudus pada 5 September 1905 

dan tumbuh dalam lingkungan pesantren yang kuat tradisi keilmuannya. Pendidikan 

awalnya ditempuh melalui magang langsung kepada ulama lokal kemudian 

melanjutkan studi di pesantren-pesantren besar yang membentuk kompetensi 

qirā’ah dan tafsirnya. Latar keluarga, jejaring guru, dan institusi pesantren lokal 

membentuk horizon intelektualnya sehingga ia dikenal tidak sekadar sebagai qāri` 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

25 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

tetapi juga sebagai pendidik tahfiz yang membangun lembaga pengajaran tersendiri 

(lihat studi genealogis tentang sanad qirā’āt dan peran ulama lokal) (M. N. Ulya & 

Alkaff, 2024). 

Dalam praktik pengajaran, Arwani menerapkan kombinasi metode tradisional 

yang meliputi talaqqī, mushāfahah dan kitābah dengan perhatian kuat pada 

pembentukan akhlak dan keteladanan gurunya. Pendekatan ini menegaskan bahwa 

sanad bukan sekadar rangkaian periwayatan teknis, tetapi juga mekanisme 

pewarisan adab (sanad al-adab) dan amal (sanad al-amal). Berbagai kajian terbaru 

menempatkan praktik semacam ini sebagai kunci efektivitas dakwah bil-hal di 

pesantren. Sosok guru yang bersanad sekaligus berperilaku uswah hasanah menjadi 

sumber legitimasi moral sehingga pengaruhnya melampaui sekadar transfer 

informasi (Fardani & Hamzah, 2023; Mahfudloh, 2023). Secara lebih lanjut, 

biografi intelektual KH. Muhammad Arwani Amin Sa’id dapat dilihat dari beberapa 

aspek yang penulis jelaskan berikut: 

Genealogi sanad keilmuan (dari KH. Munawwir dan KH. Hisyam Kudus) 

K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id merupakan figur sentral dalam tradisi 

qirā’at dan sanad keilmuan di Indonesia, khususnya di Kudus. Ia dikenal memiliki 

silsilah keilmuan yang kuat, bersambung dengan para ulama besar seperti K.H. 

Munawwir Krapyak dan K.H. Hisyam Kudus, dua sosok yang berperan penting 

dalam transmisi ilmu qirā’at sab‘ah di Nusantara. Tradisi sanad ini bukan hanya 

bukti legitimasi keilmuan, tetapi juga mekanisme kontrol epistemologis dalam 

menjaga orisinalitas ilmu Al-Qur’an (F. Ulya & Nikmah, 2024). Fardani dan 

Hamzah (2023) menegaskan bahwa sistem sanad di pesantren merupakan bentuk 

“jaminan epistemik” agar ilmu tidak tercerabut dari sumber otentiknya. Dengan 

demikian, sanad dalam konteks Arwani berfungsi sebagai pondasi otoritas dan 

jaminan kontinuitas ajaran Al-Qur’an dalam rantai guru dengan murid yang terjaga 

(Fardani & Hamzah, 2023). 

K.H. Arwani tidak hanya berperan sebagai penerus sanad qirā’at sab‘ah, 

tetapi juga sebagai inovator dalam pedagogi qirā’at di pesantren Jawa. Melalui 

Faidhul-Barakāt fī Sab‘il-Qirā’āt, beliau mengembangkan model pengajaran yang 

menggabungkan metode talaqqī, hafalan, dan penguatan spiritualitas. Sanad yang 

beliau bangun melampaui fungsi formal, menjadi media transmisi nilai dengan 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

26 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

pembentukan sanad al-adab dan sanad al-amal yang menekankan keteladanan dan 

akhlak guru. Dengan cara ini, sanad tidak hanya menjaga teks, tetapi juga 

menanamkan nilai moral dalam setiap proses pembelajaran (F. Ulya & Nikmah, 

2024). Mahfudloh (2023) menambahkan bahwa sanad keilmuan memiliki dimensi 

sosial dengan memperkuat kepercayaan masyarakat terhadap pesantren sebagai 

lembaga otoritatif di tengah arus informasi keagamaan yang fragmentaris 

(Mahfudloh, 2023). Dengan demikian, penelitian terhadap sanad K.H. Arwani 

bukan sekadar kajian historis, tetapi tawaran epistemologis dan metodologis bagi 

rekonstruksi model dakwah Islam kontemporer. 

Karya monumental: Faidl al-Barakat fi Sab‘il Qira’at. 

Faidhul-Barakāt fī Sab’il-Qirā’āt oleh K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id 

muncul sebagai karya referensial dalam tradisi qirā’āt di Nusantara. Disusun 

menurut tartīb mushafī dan memuat varian bacaan beserta aturan-aturnya, kitab ini 

berfungsi ganda: sebagai kompendium teknis qirā’āt sab‘ah dan sebagai panduan 

praktik pengajaran yang mudah diakses oleh pengajar pesantren. Beberapa studi 

kontemporer menekankan aspek formatif karya ini menunjukan format sistematis 

yang memudahkan proses talaqqī dan mushāfahah sehingga kitab tidak hanya 

dibaca tetapi juga dipraktikkan dalam konteks kelas dan halaqah pengajaran qirā’āt 

(Fardani & Hamzah, 2023; M. N. Ulya & Alkaff, 2024). 

Secara pedagogis, Faidhul-Barakāt menonjol karena metodologinya yang 

menunjukan penyajian ayat-ayat menurut urutan mushaf, penegasan ragam bacaan, 

serta penjelasan teknis yang menggabungkan latihan lisan dan catatan tertulis 

(kitābah). Pendekatan ini memfasilitasi dua dimensi pembelajaran sekaligus 

transfer kompetensi teknis (tajwīd/qirā’āt) dan pembinaan adab pembaca. Hal ini 

karena proses talaqqī menuntut murid meniru contoh guru dan menyerap etika 

bacaan yang ditunjukkan oleh gurunya. Penelitian lapangan dan bibliografis terbaru 

mengamati bahwa kepopuleran Faidhul-Barakāt berkaitan erat dengan bagaimana 

kitab tersebut menjadi “kurikulum informal” di banyak pesantren tahfiz yang 

menekankan sanad dan keteladanan guru dalam pengajaran qirā’āt (Badriyah & 

Miski, 2025; Fardani & Hamzah, 2023). 

 

 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

27 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

Integrasi peran beliau sebagai ahli qira’at, pendidik, dan mursyid. 

K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id tampil sebagai qāriʾ whose scholarly 

authority was grounded in a verified sanad of qirā’āt; otoritas ini memberi dasar 

teknis bagi semua aktivitas keagamaan dan pendidikan yang dilakukannya. Karya 

monumentalnya Faidhul-Barakāt fī Sab‘il-Qirā’āt menjadi rujukan praktis untuk 

pengajaran qirā’āt sab‘ah karena menyajikan varian bacaan menurut urutan mushaf 

serta aturan-aturan tajwīd yang aplikatif, membuatnya efektif dipakai dalam 

halaqah dan talaqqī pesantren. Studi empiris terbaru mencatat bagaimana kitab dan 

sanad Arwani memperkuat legitimasi pengajaran qirā’āt di banyak pesantren Jawa, 

sehingga peran beliau sebagai ahli bacaan Al-Qur’an tidak terlepas dari fungsi 

pedagodik kitab tersebut (Riqza, 2015). 

Sebagai pendidik, Arwani mempraktikkan metode yang menggabungkan 

latihan lisan (talaqqī, mushāfahah) dan catatan tertulis (kitābah) sehingga proses 

pembelajaran menjadi holistik: penguasaan teknik bacaan sekaligus pembentukan 

adab belajar. Pendekatan ini menempatkan guru bukan sekadar sumber informasi, 

melainkan teladan yang perilakunya (etika, disiplin, kesederhanaan) menjadi 

bagian dari kurikulum tidak tertulis dengan santri meniru cara guru membaca, 

berinteraksi, dan mengamalkan ilmu. Penelitian lapangan tentang implementasi 

pembelajaran qirā’āt menemukan bahwa format pedagogis Faidhul-Barakāt 

memang memfasilitasi perpaduan antara kompetensi teknis dan pembiasaan moral 

yang sistematis (Isfandari, 2023). 

Peran beliau sebagai mursyid (pembimbing spiritual) melengkapi fungsi qāriʾ 

dan pendidik. Dengan sanad yang dimiliki, memberi Arwani otoritas religius yang 

memungkinkan beliau memberi bimbingan tasawuf atau akhlak secara langsung 

kepada santri. Dalam praktik pesantren, muraqabah (pengawasan spiritual), nasihat 

personal, dan contoh hidup seorang mursyid memperkuat internalisasi nilai. 

Sehingga dakwah yang terjadi bukan hanya transfer kompetensi, tetapi transformasi 

karakter. Kajian kontemporer menempatkan peran mursyid semacam ini sebagai 

kunci efektivitas dakwah bil-hal di pesantren, karena ia menghubungkan teks (al-

Qur’an dan qirā’āt) dengan praktik hidup sehari-hari yang terlihat dan ditiru. 

 

 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

28 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad 

Metode dakwah berbasis sanad dapat dipahami sebagai pendekatan dakwah 

yang menekankan otoritas keilmuan, kesinambungan nilai, dan keteladanan moral 

melalui hubungan guru dengan murid yang sahih dan terverifikasi. Dalam konteks 

K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id, sanad bukan hanya rantai transmisi ilmu 

qirā’āt, tetapi juga sarana pewarisan adab dan amal, sehingga dakwah yang 

dilakukan bersifat bil-hal, yakni dakwah yang menyentuh hati melalui contoh 

hidup, bukan sekadar ujaran verbal. Metode ini menegaskan bahwa keberhasilan 

dakwah tidak hanya diukur dari penyampaian pesan, tetapi dari sejauh mana 

seorang dai mampu menghadirkan kredibilitas spiritual dan intelektual yang 

berakar pada sanad yang jelas. Di tengah krisis otoritas dakwah digital masa kini, 

model ini menawarkan paradigma alternatif dakwah yang otentik, berakar, dan 

transformatif. Motede dakwah berbasis sanad yang dilakukan oleh KH. Muhammad 

Arwani Amin Sa’id dapat dijelaskan sebagai berikut: 

Dakwah melalui talaqqi dan mushafahah: hubungan guru dengan murid sebagai 

media dakwah. 

Tradisi talaqqi dan mushāfahah telah lama menjadi ciri khas pembelajaran 

Islam klasik, terutama di lingkungan pesantren. Talaqqi bermakna proses 

penerimaan ilmu secara langsung dari guru, sementara mushāfahah menegaskan 

kedekatan fisik dan spiritual dalam interaksi guru dengan murid. Dalam konteks 

dakwah, kedua metode ini bukan sekadar sarana transfer pengetahuan, tetapi juga 

wahana pembentukan karakter dan legitimasi keilmuan (Hariyanto, 2023). Fardani 

dan Hamzah (2023) menegaskan bahwa dalam sistem sanad Al-Qur’an, talaqqi dan 

mushāfahah merupakan mekanisme yang menjamin orisinalitas ilmu sekaligus 

menjadi model dakwah yang berakar pada keteladanan, karena santri tidak hanya 

mendengar, tetapi meniru perilaku, adab, dan spiritualitas gurunya (Fardani & 

Hamzah, 2023). Penelitian Rachmawati (2017) juga menunjukkan bahwa 

efektivitas dakwah berbasis interaksi personal jauh lebih kuat dibandingkan dengan 

dakwah retoris, karena menghadirkan aspek emosional dan afektif dalam 

pembentukan religiusitas murid (Rachmawati, 2017). Dakwah seperti ini tidak 

bersandar pada popularitas media, tetapi pada otentisitas interaksi antara guru dan 

murid, yang berlangsung dalam ruang keberlanjutan spiritual. 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

29 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

Dakwah bil hal melalui keteladanan moral dan spiritual. 

Dakwah bil hal merupakan bentuk dakwah yang menekankan penyampaian 

nilai-nilai Islam melalui tindakan nyata, bukan semata retorika atau ceramah. 

Model dakwah ini menuntut kehadiran moralitas dan spiritualitas dalam diri da’i 

sebagai bentuk keteladanan hidup (uswah hasanah) (Marasabessy, 2025). Dalam 

konteks pesantren, praktik dakwah bil hal dapat dilihat dari perilaku para kiai dan 

guru yang mengajarkan akhlak melalui kebiasaan sehari-hari seperti kedisiplinan, 

kesederhanaan, dan kepedulian sosial. Keteladanan moral dalam dakwah bil hal 

berfungsi sebagai “pesan simbolik” yang lebih kuat daripada pesan verbal, karena 

audiens mengalami langsung nilai yang disampaikan melalui perilaku da`i 

(Rachmawati, 2017). 

Efektivitas dakwah dalam lingkungan pesantren tidak hanya dihasilkan oleh 

sistem pembelajaran formal, tetapi lebih banyak dipengaruhi oleh perilaku guru 

yang konsisten antara ucapan dan tindakan. Hal ini sejalan dengan konsep sanad al-

adab yang menghubungkan rantai keteladanan yang diwariskan dari guru ke murid 

melalui interaksi langsung dan praktik keseharian (Zulaicha et al., 2025). Dengan 

demikian, keteladanan moral bukan sekadar aspek etis personal, tetapi juga 

instrumen pendidikan sosial yang melahirkan karakter religius yang berkelanjutan 

di kalangan santri dan masyarakat. 

Nilai-nilai Qur’ani (ikhlas, wara’, tawadhu’, istiqamah) dalam dakwahnya. 

Nilai-nilai Qur’ani seperti ikhlas, wara’, tawadhu’, dan istiqamah menjadi 

fondasi spiritual dan moral dalam metode dakwah K.H. Muhammad Arwani Amin 

Sa’id. Nilai-nilai tersebut tidak hanya bersumber dari ajaran normatif Al-Qur’an, 

tetapi juga diinternalisasi melalui praktik hidup dan pembelajaran di pesantren. 

K.H. Arwani Amin menempatkan keikhlasan sebagai prinsip dasar dalam setiap 

aktivitas keagamaan dan Pendidikan. Baginya, dakwah bukanlah sarana mencari 

popularitas, melainkan upaya menegakkan kalimat Allah dengan niat murni 

(Chamami et al., 2025). Keikhlasan ini termanifestasi dalam cara beliau mengajar 

tanpa pamrih dan membimbing santri secara personal, memperlihatkan bentuk 

dakwah bil hal yang berakar pada niat yang tulus dan kesederhanaan hidup. 

Sikap wara’ dan tawadhu’ juga menjadi ciri khas kepribadian dakwah K.H. 

Arwani. Wara’ (menjaga diri dari hal syubhat) tercermin dalam kehati-hatian beliau 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

30 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

terhadap harta, ucapan, dan interaksi social. Hal ini menjadikan wibawa moralnya 

begitu kuat di mata santri. Sementara tawadhu’ (rendah hati) tercermin dalam relasi 

egaliter antara guru dan murid, di mana otoritas keilmuan tidak menghalangi beliau 

untuk tetap menghormati pendapat orang lain. Karakter tawadhu’ para kiai 

pesantren merupakan elemen penting dalam mempertahankan otoritas keagamaan 

tradisional, karena kerendahan hati menciptakan trust sosial dan memperkuat relasi 

dakwah berbasis kasih sayang. Nilai-nilai inilah yang memperlihatkan 

keseimbangan antara ‘ilm (pengetahuan) dan akhlaq (perilaku) (Mundhofir et al., 

2024). 

Sementara itu, istiqamah dalam dakwah K.H. Arwani mencerminkan 

konsistensi dan komitmen spiritual dalam menegakkan nilai-nilai Islam meski 

menghadapi tantangan zaman. Keteladanan seperti ini berfungsi sebagai otoritas 

moral di tengah era digital yang penuh disrupsi nilai. Arwani menunjukkan bahwa 

konsistensi perilaku dan kesederhanaan hidup memiliki daya dakwah yang lebih 

kuat dibandingkan narasi verbal. Dalam konteks pesantren, istiqamah juga 

dimaknai sebagai kontinuitas sanad dan tanggung jawab meneruskan ajaran secara 

otentik tanpa mengorbankan integritas ajaran Islam(Choeroni, 2019). 

Secara analitis, empat nilai Qur’ani tersebut (ikhlas, wara’, tawadhu’, 

istiqamah) membentuk kerangka etika dakwah klasik yang sekaligus relevan secara 

kontekstual. Nilai ikhlas menegaskan dimensi intensional dakwah (orientasi kepada 

Allah), wara’ mengatur batas moral (integritas pribadi), tawadhu’ menjadi fondasi 

sosial (humility-based leadership), dan istiqamah memastikan kontinuitas praksis 

dakwah sepanjang waktu. Jika dianalisis dengan pendekatan etika transformative, 

keempat nilai ini bukan hanya prinsip moral individu, tetapi sistem praksis yang 

melahirkan otoritas spiritual, kepercayaan sosial, dan legitimasi keilmuan 

(Ramadhan et al., 2024). 

Model transmisi nilai: sanad al-‘ilm, sanad al-adab dan sanad al-amal. 

Dalam tradisi pendidikan Islam klasik, terutama di lingkungan pesantren, 

proses transmisi ilmu tidak hanya berorientasi pada penguasaan teks, tetapi juga 

pada internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual (Sugari et al., 2025). Hal ini tampak 

dalam model transmisi yang dikenal sebagai sanad al-‘ilm, sanad al-adab serta 

sanad al-amal. Model ini menggambarkan tahapan pewarisan ilmu yang tidak 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

31 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

berhenti pada dimensi kognitif, melainkan berlanjut pada dimensi etis dan praksis. 

Sanad al-‘ilm memastikan otentisitas sumber pengetahuan melalui hubungan guru 

dengan murid yang terverifikasi, sedangkan  sanad al-adab meneguhkan dimensi 

moral dari proses belajar, dan sanad al-amal menandai manifestasi nilai ilmu dalam 

perilaku sehari-hari (F. Ulya & Nikmah, 2024). Dalam konteks dakwah, model ini 

menjadi kerangka integratif yang menggabungkan otoritas keilmuan, keteladanan 

moral, dan keutuhan praksis spiritual. 

Tahap akhir, sanad al-amal, merupakan puncak dari proses transmisi nilai, di 

mana ilmu dan adab terimplementasi menjadi perilaku nyata dalam kehidupan 

sosial. Hal ini menunjukan bahwa dakwah yang berangkat dari sanad al-amal 

memiliki kekuatan performatif, karena ajaran tidak berhenti pada wacana, 

melainkan menjadi aksi sosial dan spiritual yang berdampak pada masyarakat 

(Rachmawati, 2017). Dalam konteks K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id, ketiga 

lapisan sanad ini berjalan simultan, ilmu qirā’at diajarkan dengan sanad keilmuan 

yang sahih, disertai penanaman adab dalam pembacaan dan pengamalan Al-Qur’an, 

hingga akhirnya melahirkan generasi santri yang mampu mewujudkan nilai Qur’ani 

dalam tindakan sehari-hari. 

 

Relevansi Dakwah Berbasis Sanad terhadap Konteks Kontemporer 

Relevansi dakwah berbasis sanad terhadap konteks kontemporer terletak pada 

kemampuannya menjawab krisis otoritas dan keotentikan dakwah di era digital. 

Saat ini, banyak da’i muncul melalui media sosial tanpa sanad keilmuan yang jelas, 

sehingga pesan dakwah sering kehilangan legitimasi moral dan kedalaman spiritual. 

Dakwah berbasis sanad seperti yang dipraktikkan K.H. Muhammad Arwani Amin 

Sa’id menawarkan alternatif dengan menegaskan pentingnya kesinambungan ilmu, 

adab, dan amal dalam proses penyampaian ajaran Islam. Melalui sanad, dakwah 

tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi juga mewariskan nilai-nilai 

keteladanan, akhlak, dan integritas yang menjadi fondasi etis masyarakat Muslim. 

Adapun relevansi dakwah berbasis sanad terhadap konteks kontemporer yang 

dilakukan oleh KH. Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus dapat dijelaskan 

sebagai berikut: 

Menjawab krisis otoritas dan etika dalam dakwah digital. 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

32 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

Fenomena dakwah digital di era kontemporer menunjukkan gejala 

paradoksal: di satu sisi, digitalisasi membuka ruang luas bagi penyebaran nilai-nilai 

Islam; namun di sisi lain, ia juga melahirkan krisis otoritas dan etika keagamaan. 

Menurut studi Rachmawati (2017), krisis ini ditandai oleh pergeseran otoritas 

keagamaan dari ulama bersanad menuju figur-figur populer yang memperoleh 

legitimasi melalui algoritma media, bukan kompetensi ilmiah atau spiritual. 

Akibatnya, dakwah di ruang digital sering kali terjebak dalam komodifikasi agama 

yang menjadikan ajaran Islam sebagai konten viral ketimbang sebagai proses 

pembinaan akhlak (Rachmawati, 2017). Fenomena ini menggambarkan bagaimana 

logika media telah menggeser epistemologi dakwah dari yang berbasis ilmu dan 

adab menjadi berbasis sensasi dan performativitas. 

Dalam dunia digital yang cenderung bebas otoritas, sanad menghadirkan 

bentuk epistemic accountability atau tanggung jawab keilmuan yang memastikan 

bahwa pesan dakwah tidak terlepas dari sumber aslinya, yakni Al-Qur’an, Hadis, 

dan pemahaman ulama muktabar (Harahap, 2025). Oleh karena itu, integrasi sanad 

dalam dakwah digital tidak hanya menegakkan validitas pesan, tetapi juga 

memulihkan kepercayaan publik terhadap otoritas ulama. Dengan demikian, etika 

dakwah digital dapat dipulihkan jika para da’i kembali berpegang pada sanad moral 

ini, yakni meneladani guru-guru yang mewariskan dakwah dengan kejujuran dan 

kesantunan. 

Potensi reaktualisasi sanad sebagai paradigma pendidikan dakwah. 

Reaktualisasi sanad dalam pendidikan dakwah juga penting untuk menjawab 

krisis otoritas dan otentisitas dakwah digital. Sanad memberikan jaminan epistemik 

bagi pesan dakwah, karena rantai transmisi ilmu yang valid memastikan 

kesinambungan antara teks (nash) dan konteks. Ketika sistem pembelajaran agama 

bergeser ke platform daring tanpa pengawasan sanad, risiko penyimpangan 

pemahaman meningkat (Ghifari, 2023). Dengan mengintegrasikan sanad ke dalam 

kurikulum dakwah dan pendidikan Islam, pesantren dapat mempertahankan fungsi 

tradisionalnya sebagai lembaga filter epistemologis, sekaligus menyesuaikan 

dengan kebutuhan komunikasi dakwah digital. Hal ini menunjukkan bahwa sanad 

tidak harus dipahami secara konservatif, melainkan dapat direvitalisasi menjadi 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

33 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

kerangka metodologis pendidikan yang mengutamakan kejujuran, akhlak, dan 

kedalaman spiritual dalam penyampaian pesan. 

Selain sebagai jaminan keilmuan, reaktualisasi sanad juga menawarkan 

pendekatan humanistik dalam pendidikan dakwah. Dalam tradisi sanad, hubungan 

guru dengan murid bukanlah relasi hierarkis, melainkan relasi etis yang 

berlandaskan kasih sayang (mahabbah) dan keteladanan (uswah hasanah). Pola 

pendidikan seperti ini menumbuhkan karakter dan kesadaran moral santri secara 

organik melalui interaksi langsung, bukan hanya transfer informasi. Reaktualisasi 

sanad berarti menghidupkan kembali metode talaqqī dan mushāfahah dalam 

pendidikan dakwah modern, baik melalui pembelajaran langsung maupun adaptasi 

dalam konteks digital yang tetap menekankan otentisitas hubungan personal antara 

guru dan murid (Saidina, 2025). 

Kontribusi terhadap moderasi dan etika keulamaan di Indonesia. 

K.H. Arwani sebagai ulama yang mengintegrasikan sanad keilmuan, 

pembinaan akhlak, dan praktik pengajaran qirā’āt yang merepresentasikan model 

keulamaan dan berkontribusi pada moderasi beragama melalui legitimasi epistemik 

dan moral yang beliau miliki. Dalam paradigma ini, sanad tidak sekadar menjamin 

keotentikan bacaan Al-Qur’an tetapi juga menjadi sumber legitimasi sosial yang 

membuat pesan-pesan keagamaan lebih kredibel dan menahan narasi-narasi 

ekstrem yang sering muncul di ruang publik. Literatur terkini menegaskan bahwa 

pesantren yang mempertahankan tradisi sanad menjadi agen penting dalam 

penguatan Islam moderat karena menghubungkan otoritas keilmuan dengan etika 

praktik dakwah (Munif et al., 2023). 

Secara operasional, kontribusi tersebut muncul melalui tiga mekanisme 

utama: (1) pendidikan kurikuler yang memasukkan pengajaran adab, toleransi, dan 

metodologi teks yang moderat; (2) dakwah bil-hal dengan mencerminkan 

keteladanan kiai dalam kehidupan sehari-hari yang menginternalisasi nilai 

moderate (tawadhu’, toleransi, dan komitmen kebangsaan); dan (3) jejak sanad atau 

ijazah yang menjadikan guru sebagai rujukan epistemik sehingga jamaah cenderung 

menerima pesan yang moderat dan berbasis teks otoritatif. Studi-studi lapangan 

menunjukkan pesantren berhasil menanamkan sikap moderat lewat praktik-praktik 

tersebut, termasuk dalam konteks penguatan kerukunan local (Novianto, 2022). 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

34 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

Bukti empiris dari kajian regional dan kebijakan juga mendukung peran 

ulama dan pesantren dalam moderasi: analisis fatwa dan pedoman kelembagaan 

menunjukkan nilai-nilai moderasi (anti-radikalisme, toleransi, komitmen 

kenegaraan, penghormatan kearifan lokal) semakin diinternalkan dalam dokumen-

dokumen ulama dan praktik dakwah formal mengintegrasikan bahwa etika 

keulamaan tradisional kini menjadi bantalan normatif bagi moderasi beragama di 

tingkat akar rumput. Selain itu, penelitian tentang adaptasi pesantren di era 

Society/Media 5.0 memperlihatkan bagaimana institusi tradisional menata ulang 

kurikulum dan metode agar tetap relevan dalam mereduksi disinformasi keagamaan 

dan ekstremisme digital (Widoyo et al., 2023). 

 

Kesimpulan  

Penelitian ini menemukan bahwa metode dakwah berbasis sanad yang 

dipraktikkan oleh K.H. Muhammad Arwani Amin Sa’id di Pesantren Yanbu‘ul 

Qur’an Kudus merepresentasikan sistem dakwah yang holistik dan transformatif. 

Sanad tidak hanya berfungsi sebagai rantai keilmuan (sanad al-‘ilm), tetapi juga 

sebagai instrumen pembinaan moral (sanad al-adab) dan pembentukan amal (sanad 

al-amal). Melalui metode talaqqi, mushafahah, dan keteladanan (uswah hasanah), 

proses dakwah di pesantren berlangsung secara personal, etis, dan spiritual. Model 

ini menegaskan bahwa keberhasilan dakwah tidak terletak pada retorika, melainkan 

pada keteladanan dan kesinambungan nilai antara guru dan murid Dengan 

demikian, sanad menjadi sistem dakwah integral yang menjaga otentisitas ajaran 

Islam sekaligus memperkuat karakter keulamaan di era modern. Selanjutnya, 

penelitian ini memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan ilmu dakwah dan 

pendidikan Islam dengan memperkenalkan sanad sebagai paradigma epistemologis 

dan pedagogis dakwah. Konsep sanad-based da’wah memperluas pemahaman 

dakwah tidak hanya sebagai komunikasi verbal, tetapi juga sebagai proses transmisi 

nilai dan pembentukan akhlak. Secara praktis, hasil penelitian ini meneguhkan 

kembali fungsi pesantren sebagai pusat otoritas moral dan keilmuan Islam yang 

relevan untuk menjawab krisis otoritas dakwah digital. 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan studi empiris 

mengenai implementasi dakwah berbasis sanad dalam konteks pendidikan dan 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

35 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

dakwah digital, termasuk adaptasinya pada lembaga pendidikan Islam modern. 

Pendekatan etnografis atau fenomenologis juga dapat digunakan untuk menggali 

pengalaman langsung relasi guru–murid dalam menjaga kesinambungan sanad. 

Selain itu, penelitian lintas disiplin antara ilmu dakwah, pendidikan karakter, dan 

komunikasi digital akan memperkaya pemahaman tentang relevansi sanad sebagai 

paradigma dakwah Islam yang otentik, etis, dan kontekstual di era disrupsi 

teknologi. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Ghazali, A. H. (2011). Ihya’ ’Ulum al-Din. Dar al-Ma’rifah. 

Anshori, M. I., Nugrahini, I. F., & Arsinta, A. (2024). Jaringan Ilmu Nusantara-

Timur Tengah Dan Peran Pesantren Dalam Jaringan-Nya. Al-Abshor Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 1(3), 300–309. 

https://doi.org/https://doi.org/10.71242/xwz2pq04 

Badriyah, L., & Miski. (2025). The Transmission Of Seven Qur’anic Readings In 

Malang: Networks, Scholarship, and Pedagogical Dynamics. Mutawatir: 

Jurnal Keilmuan Tafsir Hadith, 15(1), 46–69. 

https://doi.org/10.15642/mutawatir.2025.15.1. 

Chamami, M. M. H., Ihsan, Fakhiroh, S., Ni’am, K., Anisa, P. S., Muna, A., & 

Mayasari, W. M. (2025). Historitas: Bukti Eksistentensi 2 Madrasah Tertua 

Di Kudus. Percetakan Diandra Kreatif. 

Choeroni. (2019). KH. M. Arwani Amin; Sebagai Role Model Pendidikan Tahfid 

Al Qur’an. Al-Fikri Jurnal Studi Dan Penelitian Pendidikan Islam, 2(1), 37–

44. http://dx.doi.org/10.30659/jspi.v2i1.4014 Refbacks 

Fardani, M., & Hamzah, H. (2023). Implementasi Metode Pemberian Sanad Al-

Qur’an di Pondok Pesantren An-Nur Litahfizil Qur’an Kabupaten Bogor. 

Hikami : Jurnal Ilmu Alquran Dan Tafsir, 4(1), 1–16. 

https://doi.org/10.59622/jiat.v4i1.75 

Ghifari, M. (2023). Strategi Efektif Dalam Mencegah Penyebaran Hadis Palsu di 

Media Sosial. The International Journal of Pegon : Islam Nusantara 

Civilization, 9(01), 103–122. https://doi.org/10.51925/inc.v9i01.83 

Harahap, R. S. (2025). Validitas Rantai Periwayatan Hadis di Era Digital: Analisis 

Otentisitas melalui Pendekatan Digital Isnād Mapping. Hamidah: Jurnal 

Ilmu Hadis, 1(1), 1–14. https://ejournal.albahriah-

institut.org/index.php/hamidah 

Hariyanto, A. (2023). Manajemen Pendidikan Qira’at Sab’ah di Pondok Tahfidh 

Yanbu’ul Qur’an Remaja (PTYQR) Kudus. Jurnal Al Burhan Staidaf, 3(2), 

10–20. https://doi.org/https://doi.org/10.58988/jab.v3i2.245 

Irfan, M., & Ikhlas, A. (2024). Implementasi metode Talaqqi Musyafahah dalam 

Pembelajaran Ilmu Tajwid di Kolej Vokasional Temerloh Pahang Malaysia. 

Tazakka: Jurnal Pendidikan Dan Keislaman, 02(02), 120–132. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24036/tazakka.v2i02.35 

Isfandari, S. S. (2023). Implementasi Pembelajaran Qiraah Sab’ah Di Pondok 

Pesantren Tahfidzul Qur’an Baitul ’Abidin Darussalam. Qaf: Jurnal Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir, 5(02), 183–195. 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

36 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

https://doi.org/https://doi.org/10.59579/qaf.v5i02.6396 

Islam, M. T., Amelia, F., Azmi, M. U., Al Baqi, S., Muzakki, S., Oktaviani, I. N., 

Novitasari, D., & Habibbah, U. (2025). The Advantages of the Uswah 

Hasanah Method in thePerspective of Q.S. Al-Ahzab Verse 21: Conceptual 

Analysisand Implementation. Paedagogia: Jurnal Penelitian Pendididkan, 

28(1), 103–113. https://doi.org/10.20961/Paedagogia.v28i1.98367 

Lisan, A. C. F. (2019). Hermeneutika Gramatikal; Telaah Epistemologi Kitab 

Faidhul Barākat Fī Sab’il Qira’at Karya K.H. Muhamad Arwani bin 

Muhamad Amin al-Qudsi. Dialogia: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 17(1), 

61–80. 

Mahfudloh, R. I. (2023). Peran Sanad Keilmuan Dalam Pengembangan Pondok 

Pesantren. Qomaruna Journal of Multidisciplinary Studies, 01(01), 23–30. 

https://doi.org/https://doi.org/10.62048/qjms.v1i1.24 

Marasabessy, M. A. F. (2025). Revitalisasi Metode Dakwah Bil Ḥāl Sebagai 

Pendekatan Strategis Dalam Pembinaan Karakter Mahasiswa Muslim di Era 

Digital. Jurnal QOSIM : Jurnal Pendidikan Sosial & Humaniora, 3(3), 

1336–1346. https://doi.org/10.61104/jq.v3i3.2029 

Marvianasari, R. (2024). Dakwah Bil Hal dalam Membangun Kesadaran 

Beribadah di Masjid Jogokariyan Yogyakarta. Translitera : Jurnal Kajian 

Komunikasi Dan Studi Media, 13(1), 47–53. 

https://doi.org/10.35457/translitera.v13i1.3635 

Muflichah, S. (2014). The Charisma Leadership Style of Kyai Haji Arwani Amin 

The founder of Yanbuul Quran Pesantren, Kudus. Jisca: Journal of Islamic 

Civilization in Southeast Asia, 02(01), 61–81. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24252/jicsa.v3i1.774 

Mundhofir, Sugiyo, & Hasyim, D. (2024). Model Pembelajaran Tahfidzul Qur’an 

Di Pondok Pesantren Yanbu’ul Qur’an Kudus (Tinjauan Filsafat Ilmu). 

Teaching and Learning Journal of Mandalika, 5(2), 366–385. 

http://ojs.cahayamandalika.com/index.php/teacherAkreditasiSinta5,SK.Nom

or:152/E/KPT/2023 

Munif, M., Qomar, M., & Aziz, A. (2023). Kebijakan Moderasi Beragama di 

Indonesia. Jurnal Dirasah, 6(2), 417–430. 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah 

Ningsih, I. S., Srinanda Srinanda, & Nursalim, E. (2024). Strategi Pembelajaran 

Kitab Ta’lim Muta’allim Dalam Pembentukan Karakter Santri. Pragmatik : 

Jurnal Rumpun Ilmu Bahasa Dan Pendidikan , 2(1), 45–57. 

https://doi.org/10.61132/pragmatik.v2i1.155 

Novianto, B. (2022). Moderasi Islam Di Indonesia. An-Natiq Jurnal Kajian Islam 

Interdisipliner, 2(1), 50–60. 

http://riset.unisma.ac.id/index.php/natiq/article/view/14193DOI:http://dx.doi.

org/an-natiq.v2i1.14193 

Qomar, M. (2025). Epistemologi Pendidikan Islam Dari Metode Rasional Hingga 

Metode Kritik. Penerbit Erlangga. 

Rachmawati, F. (2017). Rethinking Uswah Hasanah: Etika Dakwah dalam 

Bingkai Hiperrealitas. Jurnal Ilmu Dakwah, 35(2), 307–332. 

https://doi.org/10.21580/jid.35.2.1611 

Ramadhan, A. R., Said, U. M. R., Sauri, S., & Afkar, M. F. (2024). Integrasi Etika 

Filosofis dan Nilai-Nilai Profetik dalam Mewujudkan Pendidikan Islam 



Jurnal Tarbiyatuna, Vol. 6, No. 2, Desember 2025           
ISSN: 2774-5724 (media Online) 

37 

 

Metode Dakwah Berbasis Sanad: Studi Tradisi Pengajaran Dan Keteladanan K.H. 

Muhammad Arwani Amin Sa’id Kudus 
Imam Fatkhullah, Yuzril Mahendra, Muhammad Firdaus 
 

 

yangHumanis, Adil, dan Transformatif. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam Dan 

Pendidikan, 16(2), 253–267. https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i1.3244 

Ramadhani, S., & Mutiawati. (2023). Efektivitas Dakwah Bil-Hal sebagai Solusi 

Penyampaian Pesan Dakwah kepada Mitra Dakwah. Jurnal Komunika 

Islamika: Jurnal Ilmu Komunikasi Dan Kajian Islam, 10(1), 23–30. 

http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/komunika 

Riqza, A. (2015).  Kitab Faidh Al-Barakat fi Sab’ Al-Qira’at Kyai Arwani 

Kudus Analisa Metodologi Dan Thariqah Jama’ [Pascarajana Institut Ilmu 

Al-Quran (IIQ) Jakarta]. http://repository.iiq.ac.id//handle/123456789/616 

Robbany, T. M., & Al Walid, K. (2024). Academic Article Sufism Thoughts and 

Teachings By Sheikh Arwani Amin In "Risālah Mubārakah. Thailand 

Islamic Journal, 1(2), 2567. https://doi.org/https://so16.tci-

thaijo.org/index.php/TIJ/article/view/1079 

Saidina, M. F. (2025). Revitalisasi Pendidikan Islam Humanis dalam Menanggapi 

Isu-isu Global Kontemporer: Telaah Al-Quran dan Sunnah. Arba: Jurnal 

Studi Keislaman, 1(3), 197–214. https://ejournal.albahriah-

institut.org/index.php/arba 

Sri, H. W. Z., Wilis, E., Syarkani, & Sari, P. S. (2024). Peran Pendidikan Islam 

dalam Pembentukan Karakter Masyarakat Berbasis Nilai-Nilai Al-Qur’an 

dan Hadis. Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam, 2(4), 199–215. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan 

Sugari, D., Hilalludin, & Mariyani, E. D. (2025). Perbedaan Pesantren Tradisional 

Dan Pesantren Modern DiIndonesia. Ar-Ruhul Ilmi: Jurnal Pendidikan Dan 

Pemikiran Islam, 1(1), 30–46. https://risetcendikia.com/index.php/jurnal-

arruhul-ilmi/article/view/3 

Ulya, F., & Nikmah, K. (2024). Upaya Pesantren Dalam Menjaga Tradisi Sanad 

Keilmuan Di Era Society 5.0. Jurnal MUDARRISUNA: Media Kajian 

Pendidikan Agama Islam, 14(1), 18–29. 

https://doi.org/https://doi.org/10.22373/jm.v14i1.20668 

Ulya, M. N., & Alkaff, S. A. R. (2024). An Analysis of the Sanad Transmission 

by K.H. Muhammad Arwani(1905 – 1994) and His Role in the 

Disseminationof Qiraat Sab’ah Knowledge in Indonesia. QOF: Jurnal Studi 

Al-Qur’an Dan Tafsir, 7(2), 246–262. 

https://doi.org/https://doi.org/10.30762/qof.v7i2.1400 

Wahidi, R., & Syahidin, S. (2024). Uswah Hasanah Learning Model and its 

Implementation in Learning Islamic Religious Education. Civilization 

Research: Journal of Islamic Studies, 3(1), 1–24. 

https://doi.org/10.61630/crjis.v3i1.41 

Widoyo, A. F., Abduh, M., Amrie, M. A., & Islamy, A. (2023). Moderation of 

religion in the Fatwa of Majelis Ulama Indonesia about the Ethics of da’wah 

in the Digital Age. Jurnal Ilmu Dakwah, 43(1), 107–119. 

https://doi.org/10.2158/jid.43.1.16053 

Zulaicha, Dewi, M. J. R., & Wulandari, Y. (2025). Transmisi Pengetahuan Lisan 

dan Metode Pembelajaran dalam Tradisi Keilmuan Islam (Z. Syarif & M. 

Inayanti (eds.). Karya Bakti Makmur (KBM) Indonesia. 

 

 

 


